

# الاستفلالكضارئ

تأليف و. مختلطالق



اسم الكتباب الأسسة قبلال السخصاري. السخوالي د من من مسارة. السبواف عماد داليا من مدا إبراهيم. المرابع النشر: الطبعة الأولى - يناير 2007م. رفسم الإيداع. 2007م 15BN 977-14-3830 القرقيم الدولي الكلامة الدولي المرابع الكلامة الدولي المرابع الكلامة الدولي المرابع الكلامة المرابع الكلامة الدولي المرابع الكلامة الدولي المرابع الكلامة الدولي المرابع الكلامة الدولي المرابع الكلامة الكلام

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي ـ المهتدمين ـ الجهزة - 24 (20) (20) 200-200 واكن (20) (20) (20) من حد 21 إميان - الرب الإنفروش للإدارة تعلمة للنشر Publishing@pahdetmic.com المرب

المطابع نه المنطقة المستاعية الرابعة ـ مدينة السابس من أكتوبر ت. 8330287 (20) -8330287 (20) ـ فساكسس: 902 8330287 العرب الإنكتروني للمطابع: https://www.

حيثار الشوزيع الرئيسس: 38 ش كاسل صفقى القجالة . القساهسرة - ضرب بـ : 98 القيسالسة ، القساهسسرة. ت: 5998397 (02) - 998898 (03) ، قباكسس: 9863395 (03)

مركز خدمة الحملاء الرقم المجانى 88002226222 البريد الإلكتروني لإبارة البيح Rales @mahdetmisr.com

مركز التوزيع بالإسكندية 40% طهريق الحرية (رطسي) عند 403) 5462090 عند التوزيع بالمنصورة 47 شارع عبد السلام عسارة عند 2259675 عند 2259675

موقع الشركة على الإنترنت www.nahdetmisr.com موقع البيسع على الإنترنت www.enahda.com



أسبها أحس عجس إيرافيم سلة 1938

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD) وتمتع باهضل الخدمات عبر موقع البيع www.enahda.com

جسميع الحقوق محفوظة © تشركة نهضة مسر للطهاعة والنشر والشوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أى جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو سيكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإنن كتابى صريح من الناشر.

## كلم\_\_ة

إن المقلدين للتمدن الغربى إنما يُشَوُهونَ وجه الأمة، ويُضَيَعُون ثروتها، ويَحُطُون من شأنها.

إنهم المنافذ لجيوش الغزاة، يمهدون لهم السبيل، ويفتحون لهم الأبواب!!].

جمال الدين الأفغاني

### كلمكات

قديم هو ذلك الصراع بين أمتنا وبين الغرب الاستعماري.

فالقهر البيزنطى حلقة قديمة في سلسلته.

\* \* \*

والحروب الصليبية قد مثلت حلقته الوسيطة...

■ والغزوة الاستعمارية الحديثة هى ذروة هذا التحدى التاريخي والحضاري الذي استهدف -ولا يزال- كيان أمتنا وذاتيتها وإمكاناتها...

■ وربيب هذه الغزوة الحديثة: الكيان العنصرى الصهيوني... هو الشريك الأصغر في التحدى المعاصر الذي هو امتداد لهذا الصراع القديم!!

\* \* \*

ولقد تميزت المراحل القديمة في هذا الصراع الحضاري بوضوح الرؤية لدى أمتنا إزاء هذا الغرب الاستعماري الذي ما فتئ يقذفنا بحملات الغزو ومحاولات الإبادة وموجات النهب والاحتواء.

لكن الأمر لم يعد كذلك في ظروف صراع أمتنا ضد الغزوة الاستعمارية الحديثة، لا لخفاء أهدافها وغموض نواياها، وإنما لما حملت معها من «فكر» كانت أمتنا في حاجة إلى كثير منه كي تنهض وتعوض ما فاتها في حقب الجمود والتخلف التي حكمها فيها وتحكم فرسان المماليك وسلاطين آل عثمان.. ولما تضمنه هذا «الفكر» من جوانب مثلت «عوامل استلاب» حاول بها الغرب الاستعماري -ولا يزال- احتواء أمتنا، وطمس معالم تمايزها واستقلالها، وتشويه معرفتها بذاتيتها.. وصولاً إلى تجريدها من طاقات الثورة في سبيل النهضة والاستقلال!

ولذلك وجدنا -ونجد- «الموقف من الغرب».. قضية من قضيانا الفكرية الخلافية.. على عكس ما كان عليه موقف أسلافنا الذين واجهوا هذا الغرب تحت أعلام الفتوحات العربية الإسلامية.. ومن خلف أبطالنا القوميين الذين مثل نموذجهم: الناصر صلاح الدين الأيوبي.. واجهوه بتمايز كامل وواضح في المواقع والمواقف، بلغ مرتبة ثمايز «الكقر» عن «الإيمان».

بل إن خلاف حركتنا الفكرية حول الموقف من الحضارة الغربية كاد أن يصبح ثغرة عظمى تجعل بأس مفكرينا ومثقفينا بينهم شديدًا، الأمر الذي يصيب طاقاتنا الفكرية بنزيف يسلم إلى الضعف والهزال! فبينما نجد:

- «سلفية نصوصية» تسعى إلى معاكسة قوانين التطور، التى هي سنة من سنن الله في الكون والمجتمع، وتجاهد لصب الحاضر والمستقبل في القوالب التي صنعها «سلفها الصالح» في عصور الجمود والتخلف تحت حكم المماليك وتحكم العثمانيين!!
- نجد «سلفية نصوصية» «متغربة».. تسعى هى كذلك لصب حاضرنا ومستقبلنا فى القوالب التى صنعها «السلف الغربى».. بدءًا من اليونان القدماء، وحتى نهضة الأوربيين المحدثين!

وإذا كان الخيار الأول سيقودنا إلى «انغلاق» يقف بأمتنا عند «التخلف الموروث» الأمر الذى سيعجزها عن تقديم البديل وإبداع المشروع الحضارى الكافل لنهضتها وإفلاتها من قبضة الهيمنة الغربية.. فإن الخيار الثانى سيقود الأمة إلى «التبعية» للمركز الحضارى الغربى، وهى تبعية يسعى إليها الغرب ويسمح بها شريطة ألا تتعدى إطار سلبيات وأمراض نموذجه الحضارى، الذى كاد أن يبلغ نهاية الطريق المسدود!

ولأننا نرفض الاستسلام لأى من هذين الخيارين.. كانت صفحات هذا الكتاب الساعى إلى التبشير بطريق ثالث ومتميز في هذا الصراع الدائر حول الموقف من الحضارة الغربية.

■ طريق التمييز - في موروثنا- بين «الثوابت» وبين «المتغيرات».

■ طريق النضال من أجل الحفاظ على نقاء الهُويَّة الحضارية للأمة، في وجه محاولات المسخ والنسخ والتشويه الذي تمارسه فكرية «التغريب» وتيار «المتغربين». ■ طريق فتح نوافذ العقل على مختلف الحضارات، من موقع الراشد المستقل، الباحث عن عوامل القوة، يدعم بها ذاتيته المتميزة ونهضته الحضارية المستقلة.. والرافض لكل عوامل الاستلاب لشخصيته القومية وللسمات التي ميزت حضارة أمته عبر قرون تاريخها الطويل والمجيد.

تلك هي الرسالة التي تحاول الوفاء بها صفحات هذا الكتاب عندما تعالج هذه القضية المحورية من خلال دراسات ثلاث، تمثل أقسامًا ثلاثة في هذا الكتاب:

- ١- الاستقلال الحضارئ.. وماذا يعنى في النهضة المنشودة
   لامتنا..؟
- ٢- العلاقة بين «موروثنا» العربي الإسلامي وبين «الوافد»
   الغربي،
- ٣-نموذج تطبيقى لهذه العلاقة، من خلال دراسة موقف واحدة من أعرق مؤسساتنا الفكرية والتعليمية [الأزهر] موقفه من «التغريب».

فإذا نهضت هذه الصفحات برسالتها، فحملت ما قصدنا إليه إلى الباحثين والقراء كانت سعادة الكاتب الذى يحمل هموم أمته، ويناضل لتنوير طلائعها بمخاطر التحديات التى يفرضها عليها أعداوها الكثيرون!

والله من وراء القصد.. وهو ولى التوفيق.

د ، محمد عمارة

١

الاستقلال الحضاري

#### ••• مقدمات تمهيدية •••

منذ بدء الهجمة الاستعمارية الحديثة على ديار العروبة والإسلام، وضحت نوايا وأهداف هذه الموجة من موجات التحدى، وتميزت عن غيرها من الموجات التي ابتليت بها أمتنا عبر تاريخها الطويل.

فهى لا تبغى فقط السيطرة على طرق التجارة الدولية.. ولا تقنع بالنهب الاقتصادي الاستعماري.. ولا تكتفى بتفتيت وطن أمتنا، لتحول دون وحدتها، فقوتها، فنهوضها.. ولا تقف أطماعها عند تحويل شرقنا العربي والإسلامي إلى «هامش أمن» للفرب الأوربي..

لا تكتفى هذه الهجمة الاستعمارية بكل ذلك.. بل إنها فى سبيل تأبيد جميع ذلك وتأبيده وتكريسه، سعت وتسعى إلى سحق شخصيتنا القومية الخاصة، ومسخ هويتنا الحضارية المتميزة، والحيلولة بين أمتنا وبين استعادة قسمات استقلالها الحضارى المفقود.. ورأت فى تحويلنا إلى «هامش حضارى» للغرب الضمان لبقائنا «هامشا» له فى الأمن والاقتصاد!

ومن هنا، ويسبب هذه الأهداف الاستعمارية تنوعت أسلحة الصراع، وتعددت ميادينه، فشملت ساحات: «الفكر» و«المادة»...

وخاضه: «المفكرون» و«العامة».. واستنفر «العلماء» و«الجند».. واحتاج إلى «القلم» و«السيف» عبر تاريخه الطويل!

ولقد استعان الاستعمار، في صراعه مع أمتنا على الجبهة المحضارية، بعوامل كثيرة تدخل في عداد «حيل الخداع والتمويه» النابعة من «غرور المنتصرين واستعلائهم على المهزومين»!

فهو قد جاء إلى بلادنا فعاجل الصحوة التي حاولنا بها الإفلات من ظلام العصر «المملوكي – العثماني» وقيوده، واليقظة من سبات ليله البهيم والطويل. صحوة النهضة المصرية التي قادها، بمصر والشرق، محمد على باشا الكبير [١١٨٤ – ١٢٦٥هـ = ١٧٧٠ – ١٨٤٩م]. وصحوة الشورة العرابية [١٢٩٨ – ١٢٩٨ المهمة المحت إلى محو آثار الهجمة الاستعمارية على نهضة محمد على بعد سنة ١٨٤٠م؛

وكانت حركة الاستشراق، في مجملها وأغلبيتها، طليعة هذا الزحف الاستعماري على جبهتنا الحضارية العربية الإسلامية. وكانت هذه الحركة الاستشراقية أعلم منا، يومئذ، بتراثنا الحضاري، فألحت على عقل أمتنا ووجدانها بالمقولة التي تزعم أننا أمة غير متميزة حضاريًا، فتراثنا العربي – كما قالت – فقير في الخلق والإضافة والإبداع، وعقلنا العربي عاجز عن التفلسف والفكر المركب، وليس لأسلافنا غير فضل النقل والحفظ لتراث اليونان، والمحاكاة لتراث الفرس والهنود!

ولم يكن هدف هذه المقولة الاستشراقية هو فقط تثبيط الهمة وقل العزيمة، وخفض الهامة، وكسر العود، وإذلال النفس العربية الإسلامية. بل كان الهدف أبعد من ذلك وأكثر وأخطر.. كان الهدف: استخدام كل ذلك للوصول إلى مقولة ثانية تزعم أن التمايز الحضارى، ومن ثم الاستقلال الحضارى هو في الأساس ومن حيث المبدأ مجرد أكذوبة، لم يعرفها التراث ولم يشهدها التاريخ، ومن ثم فلا جدوى من جعله هدفًا لنضالات الحاضر والمستقبل.. فالحضارة واحدة.. وهذه الحضارة الواحدة هي المضارة «الإنسانية».. كانت قديمًا يونانية.. ثم «نقلها» العرب والمسلمون إلى الأوربيين الذين أسسوا عليها حضارتهم الحديثة التي هي حضارة العصر «الإنسانية» الوحيدة.. فأوربا هي «المركز».. كانت كذلك قديمًا وأيضًا في الحديث.

ومن ثم.. فما على الذين يريدون أن «يتحضروا» إلا السعى إلى اللحاق بهذه الحضارة الأوربية الغربية: بجعل «عقلهم» و«واقعهم» امتدادًا «لعقل» آوربا و «واقعها».. وباختصار، جعل بلادهم قطعة من أوربا -- كما نُسِب إلى الخديو إسماعيل [ ١٢٤٥ -- ١٣١٢م]. زورًا وبهتانًا!

فالقضية، في نظر أصحاب هذه المقولة، هي. «التخلف» في جانبنا.. يقابله «التقدم» في جانبهم.. وليست «التبعية» التي تفرضها علينا «سيطرتهم» الاستعمارية:

وما لدينا من «قيم» و «رؤى» و«تصورات»، بل «معتقدات»، زعموه داخلاً في نطاق «التخلف» الذي يجب التخلي عنه، واستبدال ما عندهم من بدائل «منقدمة» به! وأدخلوا في ذلك أيضًا ما تميز به شعبنا من أنصاط خاصة في تنمية واقعه المادي، وما اختص به من أساليب في العيش، وما اعتاد من عادات وتقاليد لقد أطلقوا وصف «الأسطورة» على جميع ما لدينا، ووصف «العقل» على جميع ما لديهم.. وطلبوا منا الهجرة من «الذات»، والانسلاع عن «المميزات»!

لقد أرادوا لأمتنا الانسلاخ عن جوهرها! وسموا هذا الانسلاخ «تحضرا» و«تحديثًا»: لأنهم رأوا – بتجربتهم وذكائهم أن هذا الجوهر الذي يميز هذه الأمة. هو «قوة الطرد المركزية» التي ستحرك الأمة في اتجاه الاستقلال الحقيقي والتحرر من سيطرة الاستعمار!

ولما كانت حضارة هؤلاء الغزاة هى حضارة الغازى المنتصر، فلقد وجدت مقولاتهم هذه فى صفوف أمننا من يزين صورتها ويبيض وجهها ويفتح لها فى عقل الأمة النوافذ والأبواب والثغرات، ويمهد لها الأرض فى الأفئدة والقلوب، ويزيل من طريقها العقبات! فكان أن تبلور فى حركتنا القكرية ما عرف بـ«تيار التغريب»، ذلك الذى تقدم أعلامه وأنصاره إلى الأمة بوصفهم فرسان الإنقاذ والتحرر من أصفاد عصر المماليك والعثمانيين.

ولقد خيل للناس - حينًا من الدهر - أنه لا بديل عن «جمود» العصور المظلمة - «المملوكية - العثمانية » - إلا الانخراط في موكب الساعين إلى أن نكون «غربا» في الحضارة.. وأن التجديد واليقظة والإحياء، عن غير هذا الطريق، مستحيل.. مستحيل:

ولقد ساعد على ازدهار هذا التصور والتصوير ما كانت عليه المؤسسات والتيارات التي احتكرت لنفسها حق الحديث عن التراث وباسم «السلف الصالح»؛ فلقد كان تراث هذه المؤسسات مثقلاً بالخرافة والشعوذة، قد تجمد فتحلل، وتجاوزته الظروف وتخطته الملابسات، وأضحى باليًا كأنه أكفان الموتى؛ لأنه لم يكن إبداع الأمة، ولا عبقرية الأسلاف العظام، وإنما كان «حكاكات» عصر جمود هذه الأمة وتخلفها، وتطبيقات سلفها الذي لم يكن صالحًا!

فكان جمود هذه المؤسسات ونوعية «تراثها» مما يزين ويغرى بسلوك طريق «التغريب»!

لكن أصالة هذه الأمة الحضارية، وعوامل «الصحة» المستكنة في كيانها الحضاري قد استنفرها هذا المأزق الذي وضعت فيه شعوبها عندما هجم عليها الاستعمار، فكان أن برز الموقف الثالث، والتيار الثالث، تيار «التجدد الذاتي» الذي يمد جسور التواصل الحضاري مع كل حضارات الأمم الأخرى، ليؤثر، ويتأثر، وليتفاعل، وليأخذ ويعطى، من موقع الراسد المتعيز، الذي لا يفقده التواصل الحضاري ما له من تميز واستقلال.. كما لا يدخله هذا «التميز والاستقلال» في «عالم الجمود» و«مقبرة المتحدين» الذين يقتلهم الانغلاق والاستعلاء!

ومنذ نشأة تيار «التجدد والتجديد» هذا، تصارعت على الساحة الفكرية لأمتنا هذه التيارات الثلاث:

#### ١- تيار الجمود:

ذلك الذي استعصم بفكرية العصور الوسطى واعتصم.. بعد أن أضفى على هذه الفكرية التى جسدت عصر تخلفنا الحضارى قداسة الدين وقدسيته! ولقد تمثل ثيار «الجمود» هذا فى المؤسسات التقليدية العريقة – إلا قليلاً من أعلامها – تمثل فى عدد من شيوخ الأزهر، والزيتونة، وفى قوم زعموا أنهم «مجتهدون»، رغم تسليمهم واستسلامهم لأساطير تراثية ظلت تفعل فعلها فى تقسيم المسلمين إلى «شيعة» و «سنة»! وكذلك تمثل تيار «الجمود» هذا فى تنظيمات «الطرق الصوفية» التى غرقت فى البدع والخرافات والرسوم، وانقطعت صلاتها عرقت فى البدع والخرافات والرسوم، وانقطعت صلاتها «بالتصوف الحق»، سواء أكان «عقلانيًا» أم «شرعيًا» تهذيبيًا!

وخلف هذا التيار سارت «العامة»، لتمثيله «الاستمرار»، ورفضه «التغيير»، وحفاظه على «المألوف» وهبوط تصوراته العقائدية إلى مستوى تصورات «العامة» و «الجمهور»!

#### ٢- تيار التغريب:

ذلك الذى انبهر أهله بتألق الحضارة الأوربية وإنجازاتها وانتصاراتها، خصوصًا عندما قارنوا بينها وبين النموذج «الحضارى» الذى يستمسك به تيار «الجمود»، بعد أن حسبوا لجهلهم بترافهم الحضارى — أن تصور أهل «الجمود» هذا هو حقيقة تراث أمتنا الحضارى؛ فدفعتهم هذه المقارنة إلى إدارة الظهر للتراث، وتولية الوجه والعقل والقلب إلى الحضارة

الأوربية، مصدقين زعم الأوربيين أن حضارتهم هذه هي «الإنسانية»، ومن ثم «الوحيدة» في العصر، وأن على من يريد التحضر أن يلحق بها، ويذوب فيها، وينطبع بقسماتها وسماتها، فيفكر كما يفكر الأوربيون، ويحيا كما يحيون، ويتمثلهم في «المقاصد» و«الأدوات» على السواء!

ولقد تمثل تيار «التغريب» هذا -أساسًا- في الأعلام الذين «قلدوا» الغرب، بعد أن درسوا حضارته، سواء منهم من درسها في عواصمها أو في المؤسسات التعليمية التي نشأت في بلادنا على نمط مثيلاتها في الغرب فلسفة ومنهاجًا: وسار خلف هذا التيار فريق من أبناء الأمة، أعانهم الاستعمار على الإمساك بزمام التوجيه في «المدرسة» و«الجامعة» و«الصحيفة» و«الصحيفة»

#### ٣- تيار والتجديد ، :

ذلك الذي أبصر أعلامه العلاقة بين نيارى «الجمود» و«التغريب»، فأهل «الجمود» يقيمون الدليل وإن يكن كاذباً على عدم صلاحية مواريثنا كي تنهض بحاضرنا، على النحو الذي يضمن للأمة مواجهة ما تواجه من تحديات، الأمر الذي يدفع غريق «التغريب» وتياره إلى التماس التحضر وقوته وعافيته لدى من فرضوا على الأمة هذه التحديات. مع إغفال الفريقين لجوهر تراثنا الحضاري الخلاق الذي مثل ويمثل صفحات الازدهار الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية، والصالح

كي يستل الزاد الذي تتزود به الأمة وهي تصنع حاضرها الراهن. وتخطو نحو المستقبل المنشود!

ولقد تمثل تيار «التجديد» هذا في الأعلام الذين استوعبوا تراث الأمة، ثم لم يحبسوا عقولهم في ثيار من التيارات القديمة التي فرقت، بالتعصب، صفوفها! كما لم يدفعهم استيعابهم للتراث إلى الغرق في القضايا القديمة التي شغلت الأولين بالجدل، والتي تجاوزها العصر: لأنهم رفضوا إيمانًا منهم بقانون التطور ومكانية إعادة الحاضر أو المستقبل كي يُصب أي منهما في قوالب التجارب التي صنعها الأسلاف. ثم إنهم لم يغلقوا عقولهم دون التيارات الحضارية الأخرى، والتجارب الإنسانية التي ازدهرت وتزدهر خلف حدود العروبة والإسلام، ودون المواريث الحضارية غير العربية الإسلامية. فرأوا:

- الانطلاق من تراث الأمة باعتباره طاقة تشحن أبناءها بدالكبرياء المشروعة التحديات المعاصرة، وإنجاز مشروعها الحضاري الخاص.
- المحافظة على القسمات والسمات التي تمثل «البصمات» الثابتة في شخصية هذه الأمة وحضارتها.. وخاصة ما كان منها «دينًا» وضعه الله.. أو «روحًا حضاريًا» تميزت به هذه الأمة عن غيرها من أمم الحضارات الغنية والعريقة.
- التفاعل مع الحضارات الأخرى والإفادة منها، دون تقليد يمسخ شخصيتنا الحضارية.. وإنما بـ«تمثل» الراشد ذى الموقف المتميز والخاص!

لكن تيار «التجديد» هذا قد ظل حبيس «الصفوة» التى امتلكت زمام «الأصالة» و«المعاصرة» مغا. ووارَثت بينهما موارَثة عادلة وخلاقة.. وساعد على حبسه قى هذا الإطار أنه قد حوصر وثلقى الطعن من تيارى «التغريب» و«الجمود» كليهما. لما مثله من خطر حقيقى على غاياتهما ووسائلهما جميعًا

事. 条 录

غير أن تيار «التجديد والتجدد الذاتي» هذا لم يكن «فصيلة» واحدة متحدة في طول بلادنا العربية وعالمنا الإسلامي، فلقد ثميزت فيه «الفصائل» وتعددت «الحركات» وتنوعت «الدعوات»: بسبب ما بين أقاليم عالمنا العربي وأمتنا الإسلامية من تفاوت في مراتب التحضر، وتنوع في مستوى التحديات التي تواجه هذه الأقاليم، واختلاف في المكونات الفكرية التي لونت مسار الدعاة والرواد في هذه الفصائل والحركات والدعوات.

لكن الحديث عن «فصائل» هذا التيار، وعن علاقته باستقلال أمتنا الحضارى، يستدعى أن نقدم بين يديه «مقدمات تمهيدية» لا غنى عنها لوعى كنه هذا التيار، وما يمثله لأمتنا من طوق تجاة مما يواجهها من تحديات!

■ وأولى هذه المقدمات يتطلبها عنوان هذا الكتاب!:

ذلك أننا ممن يؤمنون بأن حضارتنا هي: «عربية -إسلامية».. فهي حضارة أمتنا التي هي عربية قوميًّا.. وهي إسلامية: لأن «الإسلام الحضاري» يمثل فكريتها «أيديولوجيتها» المتميزة. فالإسلام الحضارى هو الرسالة الخالدة لأمتنا العربية الواحدة، يستوى فى ذلك أبناؤها الذين يتدينون به الإسلام الدين»، وأولئك الذين يتدينون به دين النوحيد»، سالكين إلى هذا التدين شرائع ومناهج أخرى لرسل أخرين سبقوا محمدًا على درب علاقة السماء بالإنسان!

ثم إنها "عربية - إسلامية" لما لأمتنا العربية من دور قائد في نشر «الإسلام الدين» والقيام على تجديده، وفي قيادة الأمم الإسلامية لمواجهة ما يفرضه عليها الأعداء من تحديات.. تلك كانت مهمتها تاريخيًا، ولا تزال قائمة، بل وقدرًا من أقدارها، في عصرنا الحديث؛

■ وثانى هذه المقدمات يتطلبها العنوان أيضًا.. فهو يعنى أنه قد كانت لأمتنا العربية الإسلامية حضارة متميزة ومستقلة عن حضارات متميزة لأمم أخرى، ثم فقدت أمتنا هذا الاستقلال المضارى، وغابت عن ساحتها، وغامت فى أعين فريق من أبنائها تلك القسمات الحضارية الخاصة التى أكسبت حضارتها ذلك التميز وهذا الاستقلال.. ثم جاءت هذه الدعوات والحركات الإصلاحية والتيارات التجديدية –التى سنتحدث عنها – فى العصر الحديث لتحاول استعادة هذا الاستقلال الحضارى لأمتنا، بالكشف عن قسمات تمايزها الحضارى، وبلورة هذه القسمات أو تطويرها.

أما المقدمة الثالثة، فإنها تجيب عن سؤال تطرحه ليقول:
 هذه الحضارة المتميزة، ما قسماتها الرئيسية التى تميزها،

فتجعلها مستقلة، أو متميزة عن غيرها من الحضارات التي كانت عين هذه الدعوات والحركات التجديدية عليها وهي تسعى نحو

هذا الاستقلال الحضاري في عصرنا الحديث؟

ونحن إذا شئنا «تكثيف» الإجابة عن هذا السوال، أمكننا ذلك إذا نحن قلنا: إن حضارتنا هي «حضارة التوحيد»..

فلو تخيل المرء أن كل أمة من الأمم العريقة، ذات الحضارات المتميزة، قد "صاغت وسكّت، لحضارتها «عُمْلة» تميزها.. وصنعت ذلك أمتنا، لكانت «عُمْلتها» التي تميز حضارتها مزدانة برمز "التوحيد» على وجهيها «التوحيد الديني» على أحد وجهي «العُمْلة».. و «التوحيد القومي» على وجهها الأخر.. والصلات بينهما، والتفاعل جاعلهما وجهين لعملة واحدة، ترمز لحضارتنا العربية الإسلامية. حضارة التوحيد!

ففى «التوحيد الدينى»: فلسفة هذه الأمة، بمعنى «تصورها للكون».. حتى لقد سمى العلم الذى جسد إبداعها الفلسفى - وهو «علم الكلام» - بعلم «التوحيد».. وهى بهذا التصور التوحيدي للكون قد أقصحت عن أهم ما يميز حضارتها من قسمات، ألا وهى: «قسمة التوازن والموازنة» بين المتقابلات والمتناقضات. واتخاذ الموقف الوسطى العادل الذى يؤلف بين ما يحسبه أخرون، في حضارات أخرى، غير قابل للتأليف.. بل والمؤاخاة

بين هذه المتقابلات، بنظرة شمولية تثمر «الموقف الثالث»، «الـوسطى» -بـمـعـنـى الـعـادل- والـرافض لـكـلا الـمـوقفين المتطرفين الباطلين: لأن كلاً منهما قد جاء ثمرة للنظرة الوحيدة الجانب - الحرنية - القاصرة - التى لم تبصر سوى قطب واحد من أقطاب ظواهر هذا الكون:

«فالنظرة التوحيدية للكون» هى التى وازنت وألفت وآخت بين «التوحيد الدينى» الذى يعنى وجود الفاعل الأول والسبب الأول قى هذا الكون: الله سبحانه وتعالى.. وبين ما فى «الطبيعة والطبائع» من خصائص ذاتية تجعلها فاعلة الأفعال ومسببة الأسباب!

وهى التى وازنت بين «التوحيد الدينى» الذى يقطع بأن العالم هو خلق الله... وبين تصور هذا العالم قديمًا، وفق مقولة فلاسفة الإسلام وأغلب متكلميه: إن فعل القديم قديم! فلم تشهد حضارتنا ذلك الانقسام الذى جعل القائلين بقدم العالم «ماديين» والقائلين بالخلق الإلهى: «مثاليين» كما حدث فى التراث الفلسفى للحضارة الأوربية، وفى إبداعها الفلسفى الحديث - .. بل لقد بلورت حضارتنا ما يمكن أن يسمى: «المادية - المؤمنة» وكان فلاسفتها وأغلب متكلميها: «ماديين - مؤمنين»! يؤمنون بالله الخالق للطبيعة [الخليقة] وفى ذات الوقت يعطون للطبيعة وقوانينها ما لها من فعل وتأثير!

وهذا «التوحيد الديني».. هو الذي طبع حضارتنا بطابع الصوارنة والتوازن بين «الإنسان» وبين «الكون المحيط»،

فائتفت -بهذه الموازنة - أسباب «الغربة» وعوامل «الاغتراب»: بين: «الفرد» وبين «المجتمع والمجموع».. وبين: «الدين» وبين وبين «الدولة»، فبرنت هذه الحضارة من القائلين «بالمقدس» فالكهانة والسلطة الدينية.. ومن القائلين «بالطبيعي»، «فالعلمانية»، و«فصل» الدين عن الدولة والمجتمع.. واتخذت لنفسها مكانا وسطًا - لا يعرف هذه الثنائية - يستلهم من «الدين» فلسفة نظم «الدولة»، على حين يصبح العقل الإنساني والتجربة الإنسانية ومصلحة الأمة هي المبدعة والحاكمة في هذه النظم المتطورة أبدا.. فكان «التمييز» بين الدين والدولة، لا «الوحدة» ولا «الانفصام والفصل» هو موقفها الذي تميزت به عن حضارات الآخرين!

كذلك كانت الموارنة بين «الدنيا» وبين «الأخرة» على النحو الذي رفضت فيه وبه حضارتنا الإغراق في الماديات... وأيضًا رفضت الرهبنة والانقطاع للنسك.. فجعلت «الآخرة» مؤسسة على «الدنيا»، وقالت إن صلاح الدنيا وعمارتها شرط لصلاح الدين وإقامته.. ويلغت في ذلك إلى الحد الذي جعلت فيه تحقيق الله لعباده احتياجاتهم المادية والأمن في الحياة هو المبرر المستوجب عبادتهم إياد! ﴿لإيلانِ قُرْنِسُ ١١ إيلافهم رخلة الثلثاء والصيف ١٢٠ فَيْغَمُ مِنْ خَوْقٍ ﴾ "ا

وما الدين إلا أن تقام شعائر وتُنوفن شيَل بيندا وهضاب!

<sup>(</sup>۱) قریش: ۱ – ۶

كما يقول شاعر الإسلام حسان بن تابت [٤٥هـ ـ ٢٧٤م].

وهذه الحقيقة هي التي يعبر عنها الإمام الغزالي [٥٠٠ \_ ٥٠٥هـ.... ٨٥٠١ \_ ١١١١م] عندما يقول:

«إن نظام الدين لا يحصل إلا بنظام الدنيا. فنظام الدين بالمعرفة والعبادة. لا يتوصل إليهما إلا بصحة البدن وبقاء الحياة وسلامة قدر الحاجات. من الكسوة والمسكن والأقوات والأمن. فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهمات الضرورية. وإلا فمن كان جميع أوقاته مستغرفًا بحراسة نفسه من سيوف الظلمة. وطلب قوته من وجوه الغلبة. منى يفرغ للعلم والعمل. وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة؟ فإذن اإن نظام الدنيا أعنى مقادير الحاجة شرط لنظام الدين ""!

وهذا «التوحيد الديني» هو الذي وازن بين «العقل» وبين «النقل والوحي». فلم نشهد في حضارتنا الا نحياز لأحدهما. وفضًا للآخر على الأقل عند جمهرة تياراتنا الفكرية \_ بل شهدنا كيف كان «العقل» هو السيل لإدراك الألوهية. واليقين بها.. وكيف كان. مع الكتاب والسنة سبل الاستدلال في الدين، الأمر الذي جعل الفلسفة تندين. على حين قد تفلسف الدين!

وهذا «التوحيد الديني».. قد وازن، أيضًا. بين «النوابت الدينية» التي اكتمل بها أمر «العقائد الدينية والعبادات».. والتي مثلت في شنون الدنبا «أطرًا، وغايات ومقاصد، ومثلاً عليا، وكليات، وفلسفات».. وازن بين هذه «التوابت الدينيية» وبين «المتغيرات الدنبوية» التي اختص بها العقل (١) [الاقتصاد في الاعتقاد] من ١٣٥ - طبعة القاهرة - صبيح - بدون تاريخ.

الإنساني. يبدع فيها. خلقًا وتطويرًا. وفق المصلحة، وفي ضوء ثوابت الدين وأطُره وكلياته: تحقيقًا لمقاصد الشريعة التي تمثل مصلحة الأمة جماعها وسداها ولحمتها!

هكذا.. وعلى هذا النحو كان أثر «التوحيد الديني»، كجماع لفلسفة الإنسان المسلم، «وكعدسة» لأمّة وجامعة يرى منها الكون، ويتصور على هديها الوجود المادى والاجتماعي والإنساني.

وهكذا كان هذا الوجه من وجهي « عَمْلة » حضارتنا العربية الإسلامية!

\* \* \*

أما الوجه الآخر لهذه «العملة الحضارية»، فهو «التوحيد القومى»؛
ذلك أن وثنية العرب في الجاهلية -بما كانت تعنى من تعدد
الألهة في القبائل - كانت تغذى وتجسد غياب وحدة الهويّة لهذه
القبائل العربية، فجاء «التوحيد الديني»؛ ليوحد هويتها في

<sup>(</sup>۱) الشورى: ۲۷

<sup>(</sup>٢) الشوري: ١٥

«الدين» وليسهم في وحدة هذه الهوية في «القومية والدولة»، ومن هنا كانت العروة الوثقى بين «التوحيد الديني» و«التوحيد القومي»، وكان مكان أحدهما من الآخر هو مكان وجه العملة الأول من وجهها الثاني! ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تقرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قويكم فأصبحتم ينعمنه إخوانا وكنتم على شفا حقرة من انثار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم أياته لعلكم تهتدون ﴿ وألف بين قلوبهم أو أنفقت ما في الأرض جميعا ما أنفت بين قلوبهم ولكن الله ألف بينهم إنه عزيز حكيم ﴿ أَن فأثر هذا «التوحيد الديني» في «التوحيد القومي» هو كما يقول القرآن الكريم — أية من آيات الله، ومعجزة من معجزات الإسلام!

ولقد سارت الجماعة العربية على هذا الدرب. فتوحدت القبائل في «كل قومي واحد» أصبحت الدولة» العربية الإسلامية إطاره وأداته، وبلغ من ارتباط التوحيد القومي» بدالتوحيد الديني» إلى الحد الذي اعتبرت فيه وحدة الدولة المدنية» حقًا تقتضيه فريضة «الزكاة الدينية»، فكان قتال خلافة أبي بكر الصديق [٥ ق.هـ - ١٣هـ = ٣٧٥ - ١٣٤م] لمن ارتدوا» عن وحدة الدولة القومية، رغم إيمانهم بأصول الدين؛ لأن «وحدة الدولة القومية غدت حقًا من حقوق شهادة التوحيد الديني»: لا إله إلا الله:

<sup>(</sup>۱) آل عبران: ۱۰۲

<sup>(</sup>٢) الأنشال: ٦٣ ــ

وبعد عصر الفتوحات كان «الاستعراب» القومى - لسانًا [لغة] وثقافة وحضارة - السبيل لانساع دائرة الأمة القومية، فامترجت «القبائل» بـ «الشعوب»، واحتضن «الإسلام» «المواريث الحضارية» لهذه الشعوب، فكانت الأمة الواحدة، والحضارة الواحدة الجديدة.. تبلورت الأمة بالاستعراب، وتبلورت الحضارة في عصر التدوين.

ولقد تميزت هذه العملية التوحيدية القومية بما تميزت به حضارتا من «الموازنة والتوازن» بين المتقابلات والمتناقضات، فاتخذت الموقف «الوسطى والعادل» موقف «الشاهد» على المواريث الحضارية القديمة الذي يعدل في الحكم على صلاحيتها كي تدخل في نسيج الحضارة المستقبلية ﴿وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمّةٌ وَسَطَائِكُونُوا شَهْدَاءُ عَلَى النّاسُ ﴿اللّٰ كَذَٰلكُ الْحَدِيدِيةِ القومية هذا الموقف «الوسطى العادل» عندما وازنت بين «المواريث الحضارية غير العربية» وبين «كليات الإسلام» المتعلقة بـ«الدنيا»، فبلورت منهما «الإسلام الحضاري»... وعندما وازنت بين «فضائل» مختلف الجماعات والشعوب والأمم التي أدخلها الفتح في إطار الدولة الجديدة، فصنعت من كل هذه الفضائل قسمة في الحضارة الشابة، تتميز بها الأمة الوليدة. وافضة قطبي التطرف والصراع عصبية العرب الجاهلية العرقية.. وتعصب الشعوبية ضد كل ما عصبية العرب الجاهلية العرقية.. وتعصب الشعوبية ضد كل ما هو عربي،.. وهي، أيضًا، قد وازنت بين «مركزية» «دولة الخلاقة»

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٤٢

وبين ازدهار «الولايات» وتنوع المحليات والأقاليم، فكان الإسهام المتعدد والمتنوع في البناء الحضاري العام والعظيم'

ولقد كان المنهج الذي صاغته الأمة وأبدعه عقلها طريقا لصنع إنجازها الحضاري المتميز هذا، كان متسمًا، هو كذلك، بهذه القسمة المميزة لهذا الإنجارا فهذه الأمة قد فتحت نوافذ عقلها على مختلف الحضارات، ونظرت ببصرها وبصيرتها في مواريث اليونان والفرس والهنود، ثم أخذت، وتمثلت، من موقع الراشد ذي الموقف المتمير، فلم يحولها ذلك إلى يونان أو فرس أو هنود! وإنما ظل إنجازها الحضاري عربيًا إسلاميًا متميزًا! وكما تميزت «الثمرة» فلقد تميزت «الأداة» – المنهج – عندما لم يقف عند «النظر الفلسفي والفكري» فقط، كما كان حال «القياس» عند اليونان.. وعندما لم يهمل «النظر الفلسفي والفكري»، مكتفيًا بـ«التجريب» الذي تتقاذفه وتتجاذبه موجات الخطأ والصواب.. وإنما وازن بينهما، فكان أن تبلور «المنهج الاستقرائي» القائم على الملاحظة والتجريب والاستخلاص الفكري، ثم العودة إلى التجريب، فالفكر النظري.. وهكذا. وفي هذه الموازنة المنهجية بين «المادة» و«الفكر» لم يعد «العالم المادي» ظلا «لعالم المثل»، كما كان المال في الحضارة اليونانية، وفي نظرية «المثل» عند أفلاطون [٢٧] - ٣٤٧ق.م]، كما لم يصبح «الفكر» مجرد انعكاس لـ«المادة» كما هو الحال في «المادية الفجة» التي طلعت علينا بها أوريا في العصر الحديث! وإنما كانت العلاقة الجدلية بين «الفكر» و«المادة» على النحو الذي يشير إليه فيلسوف الإسلام جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٣١٤هـ = ١٨٣٨ - الإسلام جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٨٩٧م] عندما يقول: إن كل «شهود» يحدث «فكرا». وكل «فكر» يكون له أثر في «داعية» يدعو إليها، وعن كل «داعية» ينشأ «عمل»، ثم يعود من «العمل» إلى «الفكر» دور بتسلسل، ولا ينقطع الانفعال بين «الأعمال» و «الأفكار» ما دامت الأرواح في الأجساد، وكل قبيل هو للآخر عماد. آخر «الفكر» أول «العمل» أخر «الفكر» "!.

هكذا تميزت حضارتنا.. عندما أصبح «التوحيد» هو روحها العظيم، إن في النظر إلى الكون وتصوره «التوحيد الديني» وإن في الصياغة للمجتمع والدولة، وتصور الإنسان لهما، وعلاقتهما بهذا الإنسان.. وإن في الأداة «المنهج» الذي استعان به الإنسان العربي على بلورة هذا الإنجاز.. «فالتوحيد» يعنى «التوازن».. كما أن «الموازنة».. و«التأليف».. «والتوفيق».. و«الوسطية».. تعنى في الجوهر: الانحياز إلى «التوحيد»!

■ ورابعة هذه المقدمات التمهيدية - وخاتمتها - تبدأ بالسؤال· متى فقدت حضارتنا هذه استقلالها؟ ولماذا؟

أما: لماذا؟ فلأنها قد فقدت خاصيتها: أي طابعها الوسطى المتوازن.. أي أصيب «توحيدها» بالتمزق والانفصام!

وأما: مثى؟ وكيف حدث ذلك؟ فالرأى عندى أن البداية كانت

 <sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ج١ ص٠٤١ - دراسة وتحقيق
 د. محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٩م.

مع بداية افتقاد أمتنا قسمة التوازن والموازنة بين «القوة» و«العقل».. بين «السيف» و«القلم».. بين «المادة» و«الفكر»

لقد كان عمر بن الخطاب [ - ٤ ق.هـ - ٢٣هـ = ٤٨٥ - ٤٦٤م] رضى الله عنه، أول من تنبه إلى خطر «الرفاهية» على كفاءة «القوة الضاربة والحامية» التي لا بد منها لحماية «الدولة» و«الأمة» ومنعتهما ورفاهيتهما. فمنع الجند من امتلاك الأرض الخصبة عندما فتحوا أودية أنهار مصر والشام والعراق، بل بنى لهم مدنًا خاصة، ومنع الناس في البلاد المفتوحة من التزيى بالزي الخاص للجنود! وقرض الحجر على الصحابة، وخاصة من كان منهم من أشراف قريش: كي لا يغادروا العاصمة ألغزو والمدينة] إلا بإذن، ولأجل مسمى، حتى لو كانت الحجة هي الغزو والجهاد في سبيل الله! وهو القائل «لأخذن بحلاقيم قريش والجهاد في سبيل الله! وهو القائل «لأخذن بحلاقيم قريش

لكن عثمان بن عفان [٤٧]ق. هـ - ٢٥هـ = ٢٥٧ - ١٩٦م] رضى الله عنه، لم يصنع ذلك الذي صنعه عمر بن الخطاب.

فقى عهده «خرجوا إلى البلاد الغنية التى فتحت، فلما نزلوها، ورأوا الدنيا، ورآهم الناس، انقطع إليهم الناس.. وتقربوا إليهم، وقالوا: يملكون، فيكون لنا فى ملكهم حظوة: « ويكمل المؤرخ «المثبري» الحديث فيقول. «فكان ذلك أول وهن على الإسلام، وأول فثنة كانت فى العامة! "".

 <sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد [سرح نبج البلاغة] ج١١ من ١٢. ١٢ = تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم - طبعة الفاهرة سنة ١٩٥٩م

فلما كان العصر العباسي، كانت الرفاهية قد ابتعدت بالعنصر العربى عن حياة الجندية وخشونتها، فافتقدت الأمة قسمة التوازن بين «القوة» وبين «العقل».. ثم كان حذر «الدولة» من العنصر العربي لميله إلى «العلويين» من أل البيت. ونصرته لثوراتهم التي كان يقودها «الزيديون».. وكانت «الشعوبية»، المدفوعة بالثأر ضد الدولة العربية، والمشمونة بالمواريث المجوسية ضد الإسلام تسعى لتقويض «الدولة» ولإفساد «الدين»! قما كان من الخليفة العباسي المعتصم [١٧٩ –٢٢٧هـ = ٧٩٥ - ٧٤١م] إلا أن خطأ الخطوة القاتلة عندما اختار للدولة جندها وقوتها الضاربة من الترك المماليك، الغرباء عن حضارة الأمة، بحكم العنصر والجنس والنشأة والتكوين، والذين لا يكنون ودًا لعقلانية حضارتها، بحكم كونهم «عسكرًا» فضلا عن كونهم مماليك! فلما تضخمت هذه المؤسسة العسكرية الغريبة عن الروح الحضاري للأمة، تجاوز الأمر حدود «فقدان التوازن» إلى رجمان كفة «القوة» على كفة «العقل»، فكان انقلاب المتوكل العباسي [٢٠٦ – ٢٤٧هـ = ٨٢١ – ٨٦١م] الذي أطاح بالتيار العقلاني الذي بلور الصفحات المشرقة لحضارتنا، وجاء بمن يقفون مع «ظواهر النقل» متنكرين للعقل ومنكرين جدواها ومن يقفون مع «التشبيه» و«التجسيد» المنافي لـ«التوحيد» و«التنزيه»؛ ومن يرجحون علوم الأخرة على علوم الدنيا!

فلما امتد العمر بسلطان العسكر المماليك، وتوالت دولهم على مقر الخلافة وأقاليسها، ومد في عمر هذه الدول وأحكم من قبضتها ذلك الخطر الصليبي الزاحف من أوريا، تراجعت قسمة العروبة من حضارتنا، وظهر ذلك التناقض الذي زعموه بين الإسلام والعروبة؛ كمحاولة لإبراز الرباط الديني الذي يجمع الحاكم بالمحكوم، ونفي الرباط القومي الذي يستنفر المحكومين: كي ينهضوا فينفضوا عن كاهلهم ذلك السلطان الغريب عن قوميتهم الله فقدت حضارتنا روحها المعيز لها، وغابت قسمة الموازنة والتوازن التي طبعت هذا الروح.. فكان أن دخلت مرحلة التراجع، فالجعود! تلك المرحلة التي تدعمت بالسيطرة العثمانية على أغلب أقاليم العالم العربي.. واستمرت حتى ظهور حركات التجديد والنهضة في عصرنا الحديث. والتي كان عليها، كي تستعيد لحضارتنا استقلالها، أن تبعث وتطور القسمات التي ميزت هذه الحضارة، وصنعت لها هذا الاستقلال.. وعلى وجه التحديد قسمات:

#### أ - السلفية الدينية:

تنفض بها عن العقائد الدينية ركام البدع والخرافات والزوائد والإضافات التي تراكمت عليها في عصر الجمود المظلم.. وتعيد بها إلى الدين جوهره الأهم وروحه الأعظم، وهو «التوحيد الديني، في العقائد والعبادات.. ومن ثم تعيد إليه طاقة الفعل والخلق والإبداع على الجبهة الحضارية.

 <sup>(</sup>١) انظر، في تفصيل ذلك، كتابنا (الإسلام والعروبة والعلمائية) - طبعة بيروت سنة ١٩٨١م.

#### ب- الاستنارة والتمدن،

فى شئون الحضارة وأمور الدنيا ونظم المعاش والعمران، حتى تستطيع الأمة فتح نوافذ عقلها على الحضارات الأخرى وتجارب الأمم التى تقدمت، وليصح عقلها فتتمكن من التمييز بين تراتبها الخلاق المحرك لطاقاتها المبدعة والباعث لإمكانياتها الخلاقة، وبين تراث عصر الركاكة والجمود، الأمر الذي يعينها على الموارنة بين «أصالتها» وبين «العصر» الذي تعيشه و«المستقبل» الذي تفكر فيه!

#### ج- عروبة السلطة:

فى المجتمع، حكومة، وإدارة، وجيشًا، وتعليمًا، وثقافة، وتشريعًا.. حتى تضمن سيطرة العقل والروح التي جعلت «التوحيد» هو المزاج المميز لحضارتها في عصر الازدهار.

وبقدر نجاح حركات التجديد والنهضة ودعوات الإصلاح فى تبنى أدوات التجديد هذه، واستخدامها بكفاءة واقتدار، كان نجاحها فى التعبير عن طموح الأمة لتجاوز عصر توقفها الحضارى، والدخول، بمشروعها الحضارى المستقل، عصر النهضة والإحياء!

## دعوات التجديد السلَفيَّة واستقلالنا الحضاري

بدأت يقظة أمتنا، في عصرها الحديث، بظهور الحركات السلفية التي رامت تجديد الدين، وصبغ المجتمع بصبغة هذا الدين بعد تجديده.. وكان «تدين» حركات التجديد هذه – أي اتخاذها الدين سبيلاً للبعث القومي والحضاري – التعبير التلقائي عن مكان الإسلام ودوره في أي مشروع لإيقاظ هذه الأمة وتجديد حياتها.

ومنذ البدء، كان واضحًا أن هذه الدعوات والحركات الدينية السلفية تواجه خطرين رئيسيين وعدوين أساسيين:

أوليهما:

«التخلف» الذي صنعته وتحرسه فكرية العصور الوسطى والمظلمة.. فكرية عصور تسلط المماليك وسلطان العثمانيين.. «التخلف» عن جوهر الإسلام وحركته الحيوية وطاقته المبدعة – عقيدة كان هذا الإسلام أو شريعة – فلقد أحلت تلك العصور محل «الإسلام الحق» نسفًا فكريًا مثقلاً بالشعوذة والخرافة والسلبية والتواكل.. بعد أن أضفت على هذا النسق قداسة الدين!

#### وثانيهما:

«التقدم» الذي تسلحت به أوريا الاستعمارية في هجمتها الحديثة على ديار العروبة وعالم الإسلام.. والذي أرادت به نهب اقتصاديات الأمة، واحتلال أرضها، ومسخ شخصيتها القومية، وإزالة تمايزها الحضاري: كي تصيح «هامشًا» لأوربا، في الاقتصاد أو الأمن أو «القيم» و«الثقافة»... وقسمات الحضارة بوجه عام!

ومن بين الدعوات والحركات السلقية الدينية التي استيقظت الأمة على وقع خطواتها كانت: «الوهابية».. و«السنوسية».. و«المهدية» أبرز هذه الدعوات والحركات.. وهي وإن جمعتها غايات التجديد والإصلاح على أسس دينية سلفية، إلا أن النظرة المتأنية تكشف ما بينها من تمايز فرضته واقتضته ظروف الواقع والبيئة والتكوين على القادة والدعاة والجمهور.. واستدعته التحديات التي واجهت هذه الدعوات والحركات في البيئات المتميزة التي نشأت فيها.

فى بيئة بدوية بسيطة، هى «نجد»، بشبه الجزيرة العربية، ولد ونشأ محمد بن عبدالوهاب [١١١٥ - ١٢٠٦هـ = ١٧٠٢- ١٧٩٢م].

وكانت السيادة الاسمية والرسمية على موطنه لخلفاء آل عثمان. وكان ابن عبدالوهاب سليل أسرة من الفقهاء، أخذ عنهم علوم الدين، كما درس على علماء مكة والمدينة، وظهر نزوعه المبكر إلى النهج السلفى، الرافض لما طرأ على عقائد الإسلام وعباداته من بدع وخرافات وإضافات.

لقد نظر ابن عبدالوهاب فوجد عامة الناس يتخذون الوسائل والوسائط شفعاء إلى الله، بل يتوجهون إليهم بالطلب والدعاء والاستغاثة في الملمات.. كما وجد البدع قد أصابت العبادات، بالزيادة والنقصان. فلما عرض صورة «إسلام العامة» هذا على حقيقة «إسلام السلف» وجد أن الإسلام الأول – إسلام السلف قد أصبح «غريبًا»؛ فكان أن وجد نفسه في ذات الموقف الذي وقفه إمام السلفيين القدماء: الإمام أحمد بن حنبل [ ١٦٤ - وقفه إمام السلفيين القدماء: الإمام أحمد بن حنبل [ ١٦٤ - ١٢٤٨ عندما دعا إلى العودة لإسلام شبه

الجزيرة، الأول، إسلام ما قبل عصر الفتوحات، ذلك الذي يكفى الإنسان منه النصوص، دونما حاجة إلى العقلانية الكلامية أو الفلسفية، وما أثمرت من «قياس» و«رأى» و«تأويل» "1

وكانت بيئة «نجد»، البسيطة، أكثر ملاءمة للإسلام السلفى البسيط، فظواهر النصوص تكفى للإجابة عن علامات استفهام إنسانها البسيط، كما تكفى لتصحيح معتقداته وتصوراته، وإعادة عباداته إلى إطار الإسلام الصحيح والبسيط.

بدأ ابن عبد الوهاب يدعو إلى إسلام السلف، ويبشر بفكر ابن حنبل، وابن تيمية [ ١٦٦ – ١٢٦٨ – ١٢٦٨ م] وابن قيم الجوزية [ ١٩٦ – ١٩٥١ م] ويركز على إصلاح الجوزية [ ١٩١ م ١٩٥٠ م] ويركز على إصلاح العقائد، وتقويم «التصورات» وتصحيح «العبادات» فحكم بالشرك، الظاهر والجلي، على المتوسلين إلى الله بالأولياء والصالحين والمشاهد والمزارات والرموز، بل رأى أن شركهم هذا هو أعظم من شرك الجاهلية الأولى"!. ورفض – كما صنع أعلام السلفية الأول – أن يحتكم لغير النصوص، فهاجم «القياس»، حتى لو كان صحيحًا، وأعرض عن «التأويل» في فهم النصوص وتفسيرها"!.. وأعلن أن «الرأى» لا وزن له بجانب النصوص "...

 <sup>(</sup>١) انظر الفصل الذي كتدخاه عن «السلفية» بكتابنا (ثيارات الفكر الإسلامي) - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٧م، وطبعة ١٩٨٤م، وطبعة بيروت سنة ١٩٨٥م

 <sup>(</sup>٢) ابن عبدالوهاب رسالة [هذية طيبة] - مطبوعة ضمن [مجموعة التوحيد] ص١٥٦
 - طبعة المكتبة السلفية - القاهرة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق- رسالة [هذه مسائل الجاهلية] ص ٨٧.

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم الخطيب [الدعوة الوضابية] ص ١٣ - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥م.

وكان طبيعيًا أن تصطدم هذه الدعوة السلفية بفكرية العصور الوسطى، تلك التي كان يرعاها خلفاء آل عثمان!..

ولم يقف أمر هذا التصادم عند الحدود الفكرية.. فلقد كان ابن عبد الوهاب أكتر من «شيخ»، وأعظم من «فقيه»، وأكبر من «داعية « ومن ثم فإنه لم يشأ أن يقف بدعوته عند رسائل يؤلفها أو مواعظ يلقيها أو مذهب فقهى يبشر به، أو حتى حثقة من الأتباع والمريدين.. لقد أراد أن تكون «لدعوته» «دولة»، تضمن لها التطييق والانتشار والاستمرار.. فالله يزع «بالسلطان» مالا يزع «بالسلطان» مالا يزع «بالسلران»؟.. ولقد زاد هذا العزم والمسعى من احتمالات التصادم ومن حجمه مع خلفاء أل عثمان

غادر ابن عبد الوهاب «حريملا» - التي بدأ فيها دعوته - إلى «العيينة»، فعرض مذهبه على رئيسها عثمان بن أحمد بن معمر، الذي استجاب لدعوته، فعقد معه عهدًا أن ينصر دعوة [لا إله إلا الله]، ويسخر قوته لاقتلاع عقائد «الشرك» ورموزه، مقابل «أن يملكه الله نجذا وأعرابها» إلا فتحرك جيش «العيينة»، وفي مقدمته ابن عبد الوهاب، لهدم القباب، واقتلاع الأشجار وإزالة الرموز التي كان العامة يقدسونها ويتخذونها وسائط تقريهم - بزعمهم - إلى الله زلقي الله وكان قبر الصحابي زيد بن الخطاب [۲۱هـ - ۱۳۳م]، باليمامة، من بين القباب التي قاد ابن عبدالوهاب عملية هدمها، بعد أن أجفل حتى جبن أمير «العبينة» عن الإقدام على هدمها ولقد استغز ذلك أعراب الناحية، «العبينة» عن الإقدام على هدمها ولقد استغز ذلك أعراب الناحية،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٦٤

فخشى عثمان بن معمر عداءهم، فطلب إلى ابن عبد الوهاب مغادرة المنطقة خوفًا على حيات، فغادر «العيينة» إلى «الدرعية» سنة [١١٥٨هـ – ١٧٤٥م].

وفى «الدرعية» تحالف ابن عبد الوهاب مع أميرها محمد بن سعود [ ١٧٦٥هـ – ١٧٦٥م].. فسادت الدعوة السلفية فيها وفى نجد وما تاخمها.. ثم أخذ يعرض دعوته على حجاج بيت الله الحرام وزوار مسجد الرسول رهيه أنى موسم الحج والزيارة.. وبدأ المجاج يسمعون ويتناقلون أراءه التي تحكم «بالكفر» حتى على خليفة المسلمين العثماني؟!

وكان ابن عبد الوهاب يقود الجهاد، في طليعة جيش ابن سعود. فهاجموا «كربلاء»، بالعراق، واستولوا على الكنوز الذهبية والفضية النفيسة لمشاهدها ومزاراتها سنة [٢١٦هـ – ١٨٠٩م]، ودخلوا المدينة المنورة سنة [٢٢٠٠هـ – ١٨٠٠م]، وأزالوا القباب والشواهد الخاصة بمزارات الصحابة في مقابر البقيع، وفي العام التالي ذهب ابن سعود إلى مكة، حاجًا ومستعرضا قوته، فبايعه «شريفها»، وطرد من كان بها من رجال الدولة العثمانية.. وهكذا تمت للوهابية – الدعوة والسلطة السيطرة على الحرمين ونجد والحجاز، فتصاعد تحديها «للدولة» العثمانية و«لفكريتها» المثقلة بالشعوذة والخرافة؛

لكن العثمانيين -بعد أن فشلوا في مواجهة الوهابية - استعانوا بمحمد على باشا، والجيش المصرى، الذي أسقط الدولة الوهابية وأجهز عليها عندما احتل عاصمتها «الدرعية» في [٧ ذي القعدة

سنة ١٢٣٣هـ - ٨ سبتمبر سنة ١٨١٨م]، بعد سنوات طويلة من القتال.. وبعد ثلاثة أرباع القرن على ظهور دعوة ابن عبد الوهاب. وبقيت الوهابية «دعوة» تسعى لإقامة «الدولة»، حتى تيسر لها ذلك في العقدين الثاني والثالث من القرن العشرين، على يد الملك عبد العزيز آل سعود [١٢٩٣ - ١٣٧٣هـ = ١٨٧٦ -

李 .音 李

■ كانت الوهابية، على جبهة «العقائد والشعائر الدينية»، حركة نجديد سلفية. نشأت في بيئة عربية بسيطة، لم تعرف الفكر المركب، لخلوها من تعقيدات المضارة وأنماطها الفكرية المركبة، فكانت صورة إسلامها هي صورة الإسلام العربي الأول في عصر صدر الإسلام.. ومن هنا كانت ثورة تجديدية ضد صورة الإسلام العثماني، ذلك الذي أثقلته البدع والخرافات طوال العصر الذي فقدت فيه حضارتنا مقومات الإبداع وقسمات الاستقلال.. وكان «التوحيد» الإسلامي الخالص، كما بشرت به الوهابية، إسهامًا في إعادة روح التميز والاستقلال إلى البناء الحضاري لأمتنا على جبهة «العقائد والشعائر الدينية».

■ والوهابية، كامتداد للفكر السلقى، الرافض للتأثيرات الفلسفية اليونانية في حضارتنا، قد تبنت إبداع أعلام السلفية – وخاصة إبداع ابن تيمية – في صياغة «منطق إسلامي» متميز لحضارتنا، يدلاً من «منطق أرسطو» الذي تبناه عدد من فلاسفة المسلمين، أو تأثروا به.. فإزاء هذه القسمة من قسمات تمايزنا الحضاري، كانت السلفية، عند ابن تيمية، تتويجًا لجهود عربية إسلامية

استقلالية بدأت ونمت.. بدأت بإبداع الإمام الشافعي، محمد بن إدريس [ ١٥٠ – ٢٠٤هـ = ٢٧٧ – ٢٨٠م] في «أصول الفقه» التي قدمها في مقابل «منطق أرسطو» الذي رفضه باعتباره ابنا للغة اليونان، يستحيل أن يكون منطقًا لأمل اللغة العربية!.. ونمت هذه الجهود بإبداع المتكلمين المسلمين. من المعتزلة وغيرهم – لأصول للدين علم الكلام – الذي رفضوا فيه وبه منطق أرسطو، لارتباطه «بالميتافيزيقا» اليونانية الوثنية. التي لم تعرف الوحى ولم تعترف به – والمخالفة لإلهيات المسلمين والإسلام:

ولقد توج ابن تيمية هذه الجهود، التي تمت على درب التمايز والاستقلال الحضاري. بنقده لمنطق أرسطو، الذي رآه مقيدًا للفطرة الإسلامية بقوانين صناعية متكلفة، وحاثلاً بقوانين الكلية الثابتة دون الوفاء بالحاجة الإسلامية المتغيرة.. وداخلا فيما لا ضرورة له، حيث لم يشتغل به الصحابة ولا الأئمة، ومع ذلك فلقد توصلوا - كما يقول - إلى كل نولحي العلم! توجت هذه الجهود بتبلور منطق الحضارة العربية الإسلامية الاستقرائي. القائم على الملاحظة والتجريب، في مقابل منطق أرسطو، القائم على المنجع القياسي، والنابع من روح الحضارة اليونانية، التي لم تحفل بالتجرية بقدر ما ركنت إلى النظر الفكري والفلسفي ".

وعلى هذه الجبهة الفكرية، كانت الوهابية -كامتداد للفكر

 <sup>(</sup>۱) د. على سامى النتار [مناهج البحث عند مفكري الإسلام واكتشاف العنهج العلمى
 في العالم الإسلامي ] ص ۱۹۸۷، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۷۸ – ۲۸۰ – طبعة
 القاهرة سنة ۱۹۶۷م.

السلفى - إسهامًا في الاستقلال الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية. وإن تكن بداوة بيئتها، وفقر الفكر الفلسفي عند أعلامها قد جعلا إسهامها على هذه الجبهة متمثلاً في رفض التبعية الفكرية، مع العجز عن الإبداع في بلورة البديل وتطويره!

■ وعلى «جبهة العروية».. كانت الوهابية إسهامًا في الجهد المبذول كي تستعيد الأمة هذه القسمة من قسمات استقلالها الحضاري.. فهي «كدعوة» و«كدولة» قد مثلت طليعة التحديات العربية للسلطنة العثمانية المتسلطة على أغلب أقاليم الوطن العربي.. ثم هي، في المجال القكري، قد سحبت – إسلاميًا – الشرعية والمشروعية عن ولاية العثمانيين على العرب، عندما تبثت وأبرزت موقف أغلب فقهاء الإسلام – ومنهم فقهاء السلفية – المنحاز لضرورة ثوافر شرط العروية القرشية فيمن يتولى منصب الخليفة والإمام!

لقد مثلت الوهابية - بهذا الموقف الفكرى والعملى - فى يقظتنا الحديثة بعدًا قوميًا. لم يصل بها إلى حد جعلها حركة قومية عربية - بالمعنى المتعارف عليه فى الأدب السياسى الحديث - لكنه مثل إسهامنا بارزًا على درب العروبة الساعية كى تنفض عن كاهلها سلطة الترك العثمانيين!

■ لكن الوهابية -بسبب من بدائة البيئة التي نشأت بها - قد اتخذت موقفًا غير ودى من «العقلانية» ومن «التمدن».. فظواهر النصوص كانت كافية للإجابة على ما تثيره بيئتها البدوية البسيطة من مشكلات، وما تطرحه من علامات استفهام.. ومواريثها السلفية، التي

بدأت بإمام السلفية، آحمد بن حنبل، قد رفضت «عقلانية المسلمين» ضمن رفضها لـ«عقبلانية اليونان»: وجاءت الوهابية، محكومة بأوضاع بيئتها البدوية، فرفضت «التعدن» عامة، كجزء من رفضها ذلك «التمدن الغربي» الذي كان يتسلل إلى عالم الإسلام من تلك الثغرات التي فتحها الغرب في جدار أل عثمان!

ولقد دفع الوهابية على هذا الدرب، وأوغل بها في هذا السبيل خلطها الشديد بين ما هو «دينا، وما هو «دين»، فلما لم «تميز» بينهما، فحسبت أن تجديد «الدنيا» يتحقق بما يتجدد به «الدين» فدعت إلى «السلفية الدنيوية» كما دعت إلى «السلفية الدينية». وغفلت عن أن تجديد ثوابت الدين لا بد فيه من «الاتباع»، في إطار المقاصد الدينية والأطر العامة التي نزل بها الروح الأمين على الرسول، عنيه المصلاة والسلام. ولم تدرك الوهابية أن «الاتباع» هنا لا يثمر «التجديد» بل يؤدي إلى «الجمود»

ولقد تحدث الإمام محمد عبده [١٣٦٦ - ١٣٦٣هـ = ١٨٤٩ معها في «السلفية الدينية»، التي جعلته يدعو إلى «فهم الدين على طريقة سلف الأمة، قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى...» يتحدث الإمام محمد عبدد عن قصور الوهابية على جبهة «العقلانية» و«التمدن، فيقول «إبهم أضيق عطنا [أفقا] وأحرج صدرًا من المقلدين. فهم وإن أنكروا كثيرًا من البدع، ونحُوا عن الدين كثيرًا مما أضيف إليه وليس

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج٢ ص ٣١٨ - براسة وتدفيق د. محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م.

منه، إلا أنهم يرون وجوب الأخذ بما يفهم من لفظ الوارد، والتقيد به، بدون التفات إلى ما تقتضيه الأصول التى قام عليها الدين واليها كانت الدعوة ولأجلها منحت النبوة، فلم يكونوا للعلم أولياء، ولا للمدنية أحباء "أ!

فى هذه المواقع، وعند هذه الحدود وقفت الوهابية على جبهة نضال أمتنا لاستعادة استقلالها الحضاري، وبلورته، في عصرنا الحديث..

لقد انتصرت «للسلفية الدينية ».. و «للعروبة ».. لكنها تخلفت عن مستويات طموحات أمتنا الحضارية على جبهة «التعدن»، عندما استبدلت على هذه الجبهة - «سلفية الدين» «بمستقبلية الدنيا وتعدنها»!... فوقفت صلاحيات فكريتها في «التعدن» عند حدود البينة البدوية التي نشأت وتبلورت فيها، وعجزت عن تلبية حاجات البينتات العربية الإسلامية المتحضرة. ذات الفكر المركب والتطور الحضاري المتقدم!

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٢ ص ٢١٤

## ا ۱ - السُّنوسيَّة

تميزت نشأة إمام السنوسية محمد بن على السنوسي [١٢٠٢ - ١٢٧٨ ميد الرهاب... عن نشأة محمد بن عبد الرهاب... فلقد ولد السنوسي بقرية «الواسطة» بالقرب من «مستغائم» بمقاطعة «وهران» الجزائرية، في بيئة عربية لا تغلب عليها البداوة. وكان طموحه إلى العلم والفروسية ملحوظًا منذ النشأة المبكرة، فمنذ الصبا كان يقسم يومه إلى قسمين، أحدهما لطلب العلم، والثاني للفروسية والتدرب على القتال!.. وهو قد درس في «القرويين» بمدينة فاس المغربية، و«الأزهر» بالقاهرة... وانخرط في عدد من طرق التصوف... وتلقى العلم على عدد من شيوخ مكة والمدينة.

وكان السنوسي مالكي المذهب في الفقه.. وليس بين الإمام مالك بن أنس [٩٣- ١٧٩هـ = ٧١٢- ٧٩٥م] وبين «العقلانية» ما بين أحمد بن حنبل والمنهج العقلي من خصام!! وفي بيئة غير عارية من قسمات المدنية والتمدن كون السنوسي طريقته، وشرع يبث الدعوة ويصنع الدعاة.

■ ولقد كانت سلفية السنوسية متميزة، لذلك، عن سلفية الموهابية.. فهى تشاركها فى الدعوة إلى فتح باب الاجتهاد لتجديد الدين، وفى رفض فكرية السلطنة العثمانية: لما أثقل إسلامها من خرافات، وزوائد وبدع.. لكن الطريقة السنوسية قد مزجت «الشريعة» بشىء من «التصوف»، وخلطت «البرهان» «بالإشراق»! فهى «بالشريعة والبرهان» تجدد الدين، عندما تعود إلى منابعه كى نفهم عقائده وشعائره وشرائعه.. وهى «بالتصوف» تستعين على تربية النفس وتقويم السلوك وصقل الملكات وسمو الوجدان! صنعت ذلك المزيج مع ميل ملحوظ إلى «الشريعة والبرهان»!

ولقد أنجرت السنوسية على هذا الدرب إنجازًا عظيمًا، فهى قد صححت عقائد الذين انخرطوا فيها من الأتباع والمريدين، وكثير منهم -وخاصة فى الصحراء المغربية - كانت تشوب عقائدهم الإسلامية، بل شعائرهم، عناصر وثنية وجاهلية عديدة! وهى قد نشرت الإسلام بين أقوام أفارقة كثيرين كانوا وثنيين، فقطعت الطريق على التبشير الاستعمارى الذي كان يمهد بالمسيحية الأرض للنهب والاحتلال والاحتواء! ولقد كان لها الفضل فى صنع «الحزام الإسلامي»، الممتد فى وسط إفريقيا، من شرقها إلى غربها، وإقامة سلطنات وإمارات إسلامية عدة حاريت الاستعمار الغربي وأعاقت سيطرته سنوات.. وصنعت ذلك أيضًا عندما تصدت للاستعمارين الإيطالي والإنجليزي على الجبهة الشمالية، وعندما أقلقت السيطرة الفرنسية على بلاد الشمال الإفريقي..

وكان هذا إنجازًا هامًا وإسهامًا بارزًا استعانت السنوسية في صنعه «بسلفيتها المجددة» تلك التي واجهت بها خرافة عصر الجمود وخطر المد الاستعماري على هوية الأمة واستقلالها الحضاري.

■ رعلى جبهة «العروبة» — عروبة «الدولة» و «الفكر» و «الخضارة» — أسهمت السنوسية إسهامًا بارزًا وملحوظًا.. فهى قد نشرت العربية مع نشرها الإسلام فى أصقاع جديدة.. وهى قد رفضت الاعتراف بشرعية التسلط العثماني على حكم الأمة العربية، عندما تبنت وأبرزت موقف فقهاء الإسلام من ضرورة عروبة الخلافة وقرشيتها.. وفي كتاب السنوسي [الدرر السنية في أخبار السلالة الإدريسية] بدافع عن هذا الشرط من شروط الخليفة، ويستشهد برأى أبي الحسن العاوردي [٣٦٤ – ٣٥٠هـ = ٤٧٤ – ويرفض رأى الذين يشيعونها في غير العرب من المسلمين!

ثم إن السنوسية السياسية قد اتخذت من الدولة العثمانية موقفًا يتراوح ما بين «الصمت الحذر». و«المراوغة»، أو «العداء»؛ فهي قد أزعجت طلائع المد الاستعماري الغربي على إفريقيا، وأقلقت الاستعمار الفرنسي في المغرب العربي، خاصة في الجزائر، حتى لقد كتب وزير الخارجية الفرنسي جابرييل هائوتو الجزائر، حتى لقد كتب وزير الخارجية الفرنسي جابرييل هائوتو الإسلامية، فعبر عن انزعاجه من «كفاح» السنوسيين ضد الأوربيين، و«كراهيتهم للمدنية» الأوربية؛

وصرح بأن موقفهم غير الودى من الدولة العثمانية. ومقاطعتهم لها سببهما ما بين هذه الدولة وبين أوربا من

علاقات!.. وعبر عن مخاوفه من مقاومتهم للسيطرة الأوربية المسيحية الاستعمارية فقال: ٥... إن جبراثيم الخطير لا تنزال موجودة في ثنايا الفتوح وطئ أفكار المقهورين الذين أتعبتهم النكبات التي حاقت بهم، ولكن لم تثبط هممهم! ٥٠٠ ثم يستطرك هانوتو في الحديث عن خطر السنوسية على الاستعمار الفرنسي ونمطه الحضاري فيقول: «لقد أسس الشيخ السنوسي -في جهة لبست بعيدة من الأصفاع التي ثلى أملاكنا في الجزائر [1]- مذهبًا خطيرًا، له أشياع وأنصار.. ومن مذهبهم التشدد في القواعد الدينية.. ولقد لبثوا زمتًا مديدًا لا يرتبطون بعلاقة ما مع الدولة العلية [العثمانية] بسبب ما بينها من العلاقات وبين الدول المسيحية (الاستعمارية الأوربية].. وهم يطرحون حبائل الدسائس التي أوقفت رجال بعثاننا عن كل عمل مفيد لصالحنا في إفريقيا الجنوبية! فهناك، في قرانًا وبلداننا [كذا!] ثرى درويشًا فقيرًا، متدثرًا بأرديته البيضاء، المعلمة بخطوط سوداء. يلهج لسانه بذكر الله والصلاة على نبيه، لا يلويه عن ذلك شيء.. وهذا الدرويش- الذي ينتقل من خيمة إلى خيمة ومن قرية إلى قرية. راويًا حوادث الأقطاب الأولياء من مشايخ الإسلام - إنما يبذر في القلوب. حيثما حل وأينما توجه، بذور الحقد والضغينة علينا... "!

وعندما ضغطت الدول الأوربية الاستعمارية على السلطان العثماني عبد الحميد [١٢٥٨ – ١٣٣١هـ = ١٨٤٢ – ١٩١٨م] كي يوقف النشاط السنوسي، استجاب لهذا الضغط- بعد تمنع

<sup>(</sup>١) [الإسلام والزد على منتقديه] ص١٩٠٨ - ١٩ - طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م

وإبطاء – فاستدعى المهدى السنوسى [١٣١٠ – ١٣٢٠هـ = ١٨٤٤ – ١٨٠٤م] ليقيم في الأستانة، في «قفص ذهبى»! كالذي لحتبس فيه ذلك السلطان جمال الدين الأفغاني، حول ذات النتاريخ!! ولكن المهدى السنوسي تخلص من هذا القخ، متلطفًا بل وثقل مقره بعيدًا في الصحراء الليبية، فغادر «جغبوب» إلى «الكفرة» فلما زاد الخطر واقترب، انتقل من «الكفرة» إلى «فرو» بالسودان الأوسط!

ذلك أن السنوسية كانت تدرك أن الضعف العثماني قد حول الدولة العثمانية إلى جدار مليء بالثغرات التي يتسلل من خلالها نفوذ الغرب الاستعماري كي يلتهم ديار العروبة والإسلام. حتى لقد غدا «الترك -كما يقول أحمد الشريف السنوسي- مقدمة النصاري- أي المستعمرين الأوربيين] - ما دخلوا محلاً إلا ودخله النصاري!».. حتى ليقول المهدى السنوسي: «الترك والنصاري، وإنى أقاتلهم معًا!».

فالسنوسيون، بموقفهم مع العربية، ومع الإسلام العربي، ويعدائهم لأعدائهما، أوربيين كان هو لاء الأعداء أو أتراكا عثمانيين... وأيضًا، بما أعادوا ويعثوا من فروسية عربية في الخلق والقتال، وبما انحازوا إليه من ضرورة عروبة الخلافة وقرشيتها، كانوا أصحاب إسهام عظيم على هذه الجبهة من جبهات الاستقلال الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية

■ وإزاء قسمة «التمدن»، أبدعت السنوسية نموذجًا متميزًا يجتذب الأنظار ويدعو البصائر إلى التأمل العميق.. فالسنوسي كان صاحب نظر في العلوم الطبيعية، واقتناء لأدواتها، إلى جانب تبحره في علوم الدين واجتهاده فيها!.. وأمام الخطر الاستعماري الشامل

والمحدق والمهدد لكيان الأمة، أدرك الرجل أن لابد من «المرابطة»، بما عناه هذا النظام في تاريخ الإسلام من تنظيم لطاقات الأمة وحشد لها في وحدات مقاومة متراصة تتصدى، «بالبناء وبالقتال»، لخطر الأعداء!.. فكانت فكرة «الزاوية» السنوسية، كمؤسسة متكاملة لصنع الرجال، دينيًا ودنيويًا، وتنمية المجتمع، ومجاهدة الأعداء، ونشر العروبة والإسلام!.. كانت «الرباط» الإسلامي الحديث، الذي يبعث ويجدد روح «الرباط» و«المرابطة» الإسلامية الأولى، تلك التي قال عنها الرسول، في «رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا وما فيها!» ".. والتي قامت عليها وبالسمها دولة جددت الإسلام بالمغرب حيثًا من الدهر، هي دولة «المرابطين» [۸۶۵ – ۱۰۵۸ هـ = ۱۰۵۲ – ۱۰۵۲م].

كانت «الزاوية» السنوسية هى: مؤسسة الحكومة - [الطريقة] - ومزرعة الدولة.. ونموذج المجتمع الجديد الموعود.. فغير المسجد، نجد فيها منزلاً لقائدها - [المقدم] - وللوكيل، وللشيخ... وفيها بيوت للضيوف وعابرى السبيل، وللفقراء الذين لا مأوى لهم، وفيها مساكن للخدم، ومخازن للمؤن، وإصطبل، ومتجر، وفرن، وسوق.. وحول هذه العبانى «العامة» توجد المساكن الخاصة بالقبائل التى تقوم «الزاوية» في منطقتهم، لتطويرهم وقيادتهم.

"وللزاوية" أرض زراعية خاصة بها، وآبار جوفية، وصهاريج لحفظ المياه.. وأرضها وحدائقها تزرع جماعيًا، تعمل فيها القيائل، بلا أجر، يوم الخميس من كل أسبوع! كما تتدرب فيها يوم

<sup>(</sup>١) روآه البخاري ومسلم والنسائي وابن ماجه والدارسي وابن حنبل

الجمعة من كل أسبوع على الفروسية والقتال! ومحصول أرض الزاوية ينفق على احتياجات فقرائها، وضيوفها، غذاء وكساء وتعليمًا وعلاجًا وزواجًا، وما بقى يذهب لمقر الطريقة الرئيسي...

و«مقدم» الزاوية هو ممثل شيخ الطريقة، وقائد قيائلها في الجهاد! و«الوكيل» هو المشرف على الزراعة وشنون الإدارة والاقتصاد.. أما «الشيخ» فإنه يتولى التعليم وشنون الزواج.. ومن هؤلاء الثلاثة ومن ووساء القبائل المحيطة «بالزاوية» يتكون مجلس إدارتها..

تلك هى «الزاوية» السنوسية: أداة التنمية المتميزة، الثي صاغتها البيئة، والتي جعل منها الخطر الاستعماري قلعة للذب عن العروبة والإسلام والجهاد في سبيل الله! ولقد وصفها السنوسي فقال: «إن الأرض تبتهج من حولها بأنواع الأشجار، ويكثر بها السكان لكثرة الثمار، وتنتشر فيها العمارة، وتنسع الإدارة. والعاملون فيها، بالزراعة والحرف، هم السابقون عند الله للعاكفين على الأوراد والأوراق والمسابح!»..

لقد صاغت بيئة «الزارية»، وحدد الخطر المحدق بأهلها الصورة والحدود التى جاء عليها هذا النموذج السنوسى فى «التمدن».. وهو وإن لم يكن النموذج الأصلح لبيئات أكثر تطورًا، إلا أنه قد كان، فى واقعه وظروفه، إنجازًا عبقريًا على درب التمايز، والاستقلال الحضاري "!

<sup>(</sup>۱) انظر عن السوسية به أحمد صدقى الدجاني [ الحركة السوسية] -طبعة بيروت سنة ١٩٦٧م، وشكيب أرسلان [حاضر العالم الإسلامي]- طبعة بيروت منة ١٩٧١م، قد محمد عمارة [العرب والتحدي]- طبعة الكويت سنة ١٩٨٠م

في جزيرة «لبب»، على بعد خمسة عشر كيلو مترًا من «دنقلة»، بالسودان، ولد مؤسس «المهدية» - «المهدي» - محمد أحمد [ ١٣٦٠ - ١٣٠٨ م] في أسرة فقيرة، قعدت بها إمكانياتها الفقيرة عن أن ترسله إلى الأزهر الشريف كي يتعلم فيه، فاحترف النجارة، لكنه حصل علم «الفقهاء الفقراء» المحليين!.. ومارس التعليم.. ثم اتجه إلى التصوف، فزهد، وتنسك، حتى ذاعت شهرته، وعلا نجمه، وأصبح، في «الطريقة السمانية»، خليفة له «زاية» و«مريدون»!.. ثم أصبح شيخًا لهذه الطريقة سنة حليفة له «زاية» و«مريدون»!.. ثم أصبح شيخًا لهذه الطريقة سنة

وكان لمحمد أحمد طموح إلى الإصلاح العام للمجتمع، وإلى بناء مجتمع على غرار مجتمع الرسول - في مدر الإسلام. ولقد استعان على ذلك الإصلاح بالفقهاء والحكام، لكنهم خذلوه، فاتجه إلى عامة الناس

وفى [الأول من شعبان سنة ١٢٩٨هـ - ٢٩ يونيو سنة ١٨٨٨م] أعلن محمد أحمد على الناس أنه «المهدى»، وأن الرسول، على قد جاءه في الرؤيا، وكلفه «بالمهدية».. ودعا

الناس إلى الإيمان به «مهديًا» وإلى الهجرة إليه، والجهاد معه لإقامة الدين، وتحرير البلاد من الأتراك والأجانب، وإنقاذ ديار الإسلام قاطبة «من غانة إلى فرغانة»"

كانت مهمة التجديد واليقظة والتحرير بالسودان أكثر صعوبة منها في غيره من البلاد.. فوحدة الشعب لم تتبلور بعد، والتفتت الإداري والتمزق القبلي يثقلان الخطو نحو بلوغها.. والفقهاء قد تحولوا إلى أتباع للحكام، يبررون مظالمهم، ويحكمون قبضتهم على العقول والقلوب.. والمتصوفة قد استقطبوا عامة الناس إلى «أقطابهم»؛ واقتسموهم في «طرقهم»!، وأشاعوا في حياتهم الخرافة التي قتلت فيهم الطموح وأماتت منهم الطاقات وعطلت لهم العقول!!

وأمام هذه المهمة الصعبة وقف محمد أحمد.. فبلغن به المعاناة حد تمثل الأسطورة «المهدية» رؤية منام، بل يقظة!.. وغدت هذه الأسطورة البوتيقة الأفعل في صهر الأمة وتوحيد الجماعة واستنفارها للجهاد خلف مهديها للتجديد والتحرير والإصلاح!

\* \* \*

 ■ ولقد واكبت المهدية صعود نجم «الثورة العرابية» ضد الخديوى توفيق [ ١٢٦٨ – ١٣٠٩ هـ = ١٨٥٢ – ١٨٩٢م] والتدخل الأوربى

<sup>(</sup>١) «غانة» مدينة عربية إسلامية، في أقصى جنوب العغرب العربي. و.فريخانة» حديبة إسلامية، في بلاد ما وراه النهر، مثاخمة ابلاد التركستان- التي تعنل الآن إحدى الجمهوريات الإسلامية في آسيا الوسطى-.. والعبارة تعدى. من مغرب عالم الإسلام إلى مشرقه! انظر. صنفي الدين البغدادي [مراهد الاطلاع على أسداء الأمكنة والبقاع]- تحقيق على البيجاوي- طبعة القاهرة سنة ١٩٤٥م

الاستعمارى في مصر.. وكان هذا التدخل، الذي تسلل إلى بلادنا من المثغرات التى صنعها عجز الأثراك العثمانيين، قد جعل السودانيين، بقيادة «المهدى»، يرون في هذا الثالوت، المكون من: الأوربيين والأثراك والحكومة الخديوية عدوًا واحدًا ويلاءً متحدًا

فبعد معاهدة لندن سنة (١٢٥٦هـ - ١٨٤٠م)، التي قننت اختراق تجرية مصر المستقلة من قبل أوريا والعثمانيين، زاد النفوذ الأجنبي في مصر، خاصة زمن حكم الخديو سعيد [١٢٧٠ - ١٢٧٩هـ = ١٨٤٥ - ١٨٦٢م] والخديو إسماعيل [١٢٧٩ - ١٨٢٩ م] والخديو إسماعيل [١٢٧٩ - ١٢٩٨ م] الخديو توفيق [١٢٩٦ - ١٨٨٩ م]. ويصورة أكبر عندما تولى الحكم القديو توفيق [١٢٩٦هـ - ١٨٧٩ م]. وانعكس ذلك على السودان، الذي كانت إدارته للحكومة الخديوية المصرية، حتى بلغ الأمر حد تعيين العديد من الأوربيين حكاماً على أقاليم السودان، ليحكموه باسم الخديو! ففي «بحر الغزال» حكم الإيطالي «جيسي» ثم خلفه الإنجليزي «لبتون بك»!.. وفي «دارفور» حكم النمساوي «سلاطين»! وفي «كوبي» حكم «أميلياني»! وفي «الفاشر» حكم «مسيداليا»! وفي «لادو» حكم الألماني «سنتزر»!.. وفي «فاشودة» حكم النمساوي «إرنست مانرو»!

وكان السودانيون يسمون الحكم الخديوى بالمكم التركى، ويصفون حكامهم بالأتراك!.. وزادت مبررات هذا الوصف عندما انحاز الخديوى توفيق إلى الغرب والأتراك ضد الثورة العرابية!..

وكانت المظالم الاجتماعية لهذا الحكم «النركي» قد بلغت في السودان وبأهله حد المأساة! وآمام هذا العدو كان رد فعل «المهدية» المعادى للأتراك.. فهم «كفرة» لا بد من جهادهم، وهم أعداء، لا بد من «مغايرتهم» حتى في الزي والعادات والتقاليد، ولا سبيل للتعامل معهم إلا السيف؛

يقول «المهدى» لأتباعه، في أحاديثه ومنشوراته، معبرًا عما ثراه: «قسمة عربية، معادية للسيطرة التركية»... يقول: «اتركوا كل ما يؤدي إلى التشبه بالترك الكفرة. كما قال الله تعالى في الحديث القدسي. «قل لعبادي، المتوجهين إلى، لا يدخلون مداخل أعداني، ولا يلبسون ملابس أعداني، فيكونون هم أعداني. كما هم أعداني.. فكل الذي يكون من علاماتهم ولباساتهم فاتركوه!»"

وهو يحدثهم عن أن رسول الله. وقد أمره بذلك، وحرضه عليه، فعداء الترك واحد من «المهام المهدية»، فيقول لأتباعه: «لقد حرضنى سيد الوجود و على قتال الترك وجهادهم لقد أمرنا النبى آمرًا صريحنا بقتال الترك، وأخبرنا بأنهم كفار، لمخالفتهم أمر الرسول باتباعنا، ولارادنهم إطفاء نور الله تعالى الذي أراد به إظهار عدله. ونقد أعلمنى الرسول أن الترك لا تطهرهم المواعظ، بل لا يطهرهم إلا السيف، إلا من تداركه الله بلطفة ""

وهو يذكرهم بظلم الترك وعسقهم فيقول. «إن الترك قد وضعوا الجزية في رقابكم، مع سائر المسلمين.. وكانوا يسحبون

<sup>(</sup>١) [منشورات المهدية] حل ١٦٦ - تحقيق، د. محدد إبراهيم أبو سليم - طبعة بيروت سنة ١٩٦٩م.

<sup>(</sup>٢) المجندر السابق –.صن ٧٤ ، ٣٦١، ٣١٢ ، ٣٣٢ .

رجالكم، ويسجنونهم في القيود، ويأسرون نساءكم وأولادكم، ويقتلون النقس التي حرم الله بغير حقها. وكل ذلك لأجل الجزية التي لم يأمر الله بها ولا رسوله. فلم يرحموا صغيركم ولم يوقروا كبيركم!.. ".

فشحن قومه بشحنة قومية، عندما استنفر فيهم روح «المغايرة» للأثراك.. وكان هذا إسهامًا «للمهدية» على درب التمايز القومي عن الأتراك العثمانيين،

\* \* \*

■ وأمام «الفكرية» التي بلغت بها «طرق» التصوف والمتصوفة قمة الخرافة والشعوذة، كانت دعوة «المهدية» إلى سلفية تحرر العقل من هذه القيود والأغلال التي عطلت طاقات الفكر الإسلامي، وتكشف عن هذا الفكر الركام الذي أفقده معالمه الحقيقية. فدعت «المهدية» إلى العودة للمنابع، وإسقاط التفسيرات التي جاءت بنت زمانها وظروفها، بعد أن مر النزمان وتغيرت الظروف. فالمتقدمون رجال «فكروا» لعصورهم، ونحن رجال «نفكر»، في إطار الأصول، لعصرنا... ولقد حدث «المهدي» أنصاره، وحاور مجادليه فقال لهم: «لا تعرضوا لي بنصوصكم وعلومكم عن المتقدمين. فلكل وقت ومقام حال، ولكل زمان وأوان رجال... ولقد كانت الآيات تنسخ، في زمن النبي، على حسب مصالح الخلق، وكذلك الأحاديث في زمن النبي، على حسب مصالح الخلق، وكذلك الأحاديث بنسخ بعضها البعض على حسب المصالح... نحن نقفوا أثار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق - ص ٤٣،٤١

من سلف من المهندين السالفين، على نهج محمد، ﷺ... فاتبعوا، أحيابي، كلام الله في القرآن، ولا تتبعوا ترهات فانت الزمان! وقد بايعتموني على أن لا تشركوا بالله شينا!.. "!.

لقد عادت «المهدية»، على الجبهة الفكرية، لتستلهم المنابع الأولى.. فالمهدى: خليفة الرسول، وخلفاؤه هم الخلفاء الراشدون الأربعة. وهم قد تخطوا بذلك تجارب الأمة المأساوية التى مزقت الشمل وأفقدت حضارتنا الاستقلال.. وعلى الجبهة الفكرية ألغت «المهدية» ثراث المذاهب الفقهية – أو حولته إلى «تراث تاريخى» ودون «المهدى» للشعب أحكامًا فقهية لم تلتزم بمذهب فقهى واحد وإن وضح فيها أثر المذهب الشافعي أكثر من غيره.. كما ألغت «الطرق الصوفية» وتراثها الخرافي.. وعادت تستلهم الكتاب والسنة، وتعلى من قدر «المصلحة» في تفسيرها لنصوصهما المتعلقة بأمور الدنيا، ونسلك سبيل الاجتهاد إلى هذه السلفية المجددة!

وكان هذا إسهامًا لا ينكر على درب الاستقلال الحضاري للأمة!

5 4 0

■ وعلى جبهة «التمدن»، وجدت «المهدية» في «جماعية الفكر الاجتماعي للإسلام» الفكر النظري الذي يلبى احتياجات المجتمع السوداني، القبلي والبسيط، والذي لم تتمايز فيه بعد الطبقات تمايزًا حادًا وراسخًا وعريقًا.. كما وجدت فيها العلاج الثوري الناجع للمظالم الاجتماعية التي رزح الناس تحت نيرها واكتووا بنارها قرونًا تطاول عليها الأمد!

<sup>(</sup>١) العصدر السابق: ص ٢٨٨ ، ٢١

لقد انحاز الحكام والفقهاء إلى صف أعداء «المهدية»، ومعهم المنتفعون بالظلم الاجتماعي الذي ساد قبل الثورة.. أما أتباع «المهدي» وأنصاره فإن أغلبيتهم الساحقة قد تألفت من العامة واللققراء والأعراب، الذين حرموا من الثروة، ومن العلم معًا! و«المهدي» قد استنفر جماهيره إلى الجهاد بالجنة الموعودة، وهيأ لهم سبل العيش وأدوات الجهاد بالجماعية الإسلامية التي أقامها لهم قي الثروات والأموال والاقتصاد.

وعندما كان خصوم «المهدية» يعيبون عليها فقر أتباعها في المال والتعليم، كان «المهدي» يفاخر ويفخر على هؤلاء الخصوم بهذا الفقر! فيراه شرفًا ويسلكه هو وأتباعه في سلك السلف الصالح.. فيقول: «إن أتباع الرسل كانوا هم الضعفاء والجهلاء. أما الملوك والأغنياء وأهل الترف فلم يتبعوهم إلا بعد أن خربوا الملوك والأغنياء وأهل الترف فلم يتبعوهم إلا بعد أن خربوا ديارهم وقتلوا أشرافهم وملكوهم بالقهر، كما قال تعالى، حاكيا عن قوم نوح: ﴿وما نراك اتبعك إلا الذين هم أراذانا بادي الرأي ﴿الله الله معالى ﴿وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا بما أرسلتم به كافرون (٢٤) وقالوا نحن أكثر أموالا وأولادا وما نحن بمعذبين ﴿الله ولقد قال أهل الغنى والطغيان عن أتباع نبينا: إنهم الأجلاف الأعراب، عراة الأجساد، جياع الأكباد.. قلم ينفعهم غناهم، بل ضربت عليهم الذلة والمسكنة. وجعلهم الله غنيمة الضعفاء الأعراب عليهم الذلة والمسكنة. وجعلهم الله غنيمة الضعفاء الأعراب

<sup>(</sup>۱) هود: ۲۷ ،

<sup>.</sup> TO , TE : Lym (T)

الذين كانوا يستهزئون بهم.. وكذلك نرجو الله أن يكون الأغنياء. ومن وراءهم، غنيمة للبقارة والجهلاء والأعراب!..."!.

ويرد «المهدى» على خصومه، من الأثرياء، والفقهاء العدافعين عن الأثرياء، بحجة أنه قد كان في صحابة رسول الله على خصومه هؤلاء، أغنياء، يملكون أسباب الثروة، يرد «المهدى» على خصومه هؤلاء، ويناقش شبهتهم، فيقول: «... إن الصحابة الذين باشروا الأسباب"، لم يدخلوا فيها إلا بعد المروج عن كل شيء، حتى تمكن نور الإيمان في قلوبهم... ومن كان عنده منهم أسباب فهي إنما كانت في أيديهم، لا في قلوبهم.. وكانوا عليها كالوكلاء، ينفقونها حسب أوامر موكلهم ومولاهم. ولذا قال لهم ربهم ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَا جَعَلَكُمْ مَسْتَخْلَقِينَ فِيهِ﴾ " ولم يقل: وأنفقوا مما ملكتموه! وقال عليها مشتخلقين فيه المحان غناد.. وهو أخر أصحابي دخولاً الجنة عبد الرحمن بن عوف، لمكان غناد.. وهو أول من يدخل الجنة من أغنياء أمتى هذا!"

وانطلاقا من هذا الفكر الإسلامي المنحاز إلى الجماعية، واستجابة لضرورات المجتمع السوداني وطابعه، أقام «المهدي» التجربة الاجتماعية المتميزة عن التطبيقات العثمانية والمملوكية، وعن تطبيقات الحضارة الأوربية في الأموال والاقتصاد... ففي البيعة له «بالمهدية»، كان المبايعون يعطونه أنفسهم وأموالهم. وهو هنا الرمز والتجسيد للجماعة و«للدولة»، وفي الأرض

<sup>(</sup>١) [منشورات المهدية] ص ٢١٤, ٢١٢

<sup>(</sup>٣) الأسياب تقارب ما ضعيه اليوم «رأس المال» الذي يستثمر.

<sup>(</sup>۲) الحديد ٧.

<sup>(</sup>٤) [منشورات المهدية] ص ٢٦٧ ، ١٥ ، ١٥ . ٢٦٧ -

الزراعية، وقف بالملكية عند الحد الذي يستطيع الإنسان المالك أن يزرعه.. وما زاد على ذلك «يعطيه لأخيه المؤمن المحتاج». أما السدكاكين، والوكالات السنجارية، والقيصريات، والمعاصر والطواحين، ومواني السفن (العشارع) – والحدائق.. إلخ.. إلخ.. فلقد اعتبرت، كالفيء، مصالح عامة، فهي للمجاهدين والمساكين!

وفى هذا التنظيم الاجتماعي الجماعي، تقررت للإنسان المقادير الكافلة سد ما له من احتياجات ضرورية، دون ما زاد على الضرورات. «فمن انضم للجهاد فله ضرورته والزائد على الضرورة، إنما هو على العبد، لا له!.. ومصالح الخلق كلها متعلقة ببيت المال!. « كما يقول «المهدى» ".

هكذا أبدعت «المهدية» في «التمدن» وفي ميدانه الاجتماعي خاصة، أمرًا متميزًا، استلهمت فيه جماعية الإسلام واستجابت به لضرورات المجتمع ومصالحه:

أما في الميدان السياسي «للتمدن» فلقد كانت «المهدية» إبداعاً يستلهم الأسطورة التراثية التي جعلت من «المهدي» ذلك البطل الأسطوري الذي تعده السماء لينتشل المجتمع من أزمته ويخلصه من مأزقه، فيملأ الأرض عدلاً بعد أن امتلات بالجور والفساد!.

38 字 字

هذا عن دعوات التجديد الديني السلفية: «الوهابية».. و«السنوسية».. و«المهدية».. ومدى إسهام تجديدها السلفي في الاقتراب من مطلب أمتنا في «الاستقلال الحضاري»..

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٢٢٨، ٤٤٤، ١٦٤، ٢٩١، ١٩٦، ٢٦٥، ٢٦٦، ٢٦٦، ٢٢١، ٢٧١

وإذا كانت هذه الدعوات وحركاتها قد منعتها «بداوة البيئة» من أن تولى «التمدن» ما بجعله النموذج الصالح للتعميم، والوافى باحتياجات النهضة الكفيلة بمواجهة الغزوة الأوربية المسلحة بحضارتها الحديقة، فإن هناك «قصيلة» أخرى من فصائل التجديد الدينى قد برثت دعوتها من هذه الثغرات والسلبيات، وهى مدرسة [الجامعة الإسلامية]، التي تبلورت من حول جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ – ١٣١٤هـ = ١٨٨٨ – ١٧٩٧م] والإمام محمد عبده [١٢٥٥ – ١٣٢٠ هـ = ١٨٨١ – ١٩٠٩م] وعبد الرحمن الكواكبي [١٢٠٠ – ١٣٢٠ هـ = ١٨٨١ – ١٩٠٩م] وعبد الحميد بن باديس [١٢٠٠ – ١٣٠٩هـ هذا قد استفاد من تجارب أمتنا في هذا المبدان.. ولذلك وجدنا عنده:

أ- السلفية في الدين، تجدده.. والعقلانية أداة في هذا التجديد...

ب- العروبة في القومية.. على أسس حضارية، غير عرقية..

ج- الموازئة بين الخصوضية الحضارية، وبين الاستفادة من الخضارات الأخرى.

النظرة المستقبلية المستنيرة في «التعدن»..

 هـ - الموارنة بين «الخصوصية القومية» للعرب، وبين «الرابطة الإسلامية» الجامعة لقوميات أمة الإسلام.

ففى فكر أعلام هذا التيار - الذي لم تقم بعد التجربة التى تجسده - تكتمل العناصر الأولية. والضرورية لمشروع الاستقلال المضارى لأمتنا العربية الإسلامية!

## النهضة المصرية والاستقلال الحضاري



الأمر الذي لا شك فيه أن النهضة المصرية - التي قادها محمد على باشا الكبير [١٨٤٤ – ١٣٦٥هـ = ١٧٧٠ – ١٨٤٩م] هي التي دخلت بعالمنا العربي وشرقنا الإسلامي إلى رحاب عصر البقظة والبعث والإحياء.. العصر الحديث!

لقد تطلعت مصر إلى هذه النهضة على عهد حكم على بك الكبير [١١٤٠ - ١١٨٧ه = ١٧٧٨ - ١٧٧٩م]. تـم جـاءت الحملة الفرنسية [١٢٩٣ه - ١٧٩٨م] لتنبه الأذهان بواسطة الفطر القادم في ركاب الغزو الاستعماري، ولمتلعب دور «الماس الكهرباني»، الذي لم يصعق ضحيته فيميتها، ولم يكن المصدر الحقيقي ليقظتها ومبعث حياتها، وإنما كان «المنبه» لها كي تستيقظ، فتعي العصر، وتدخل فيما يدخل فيه الأحياء المعاصرون!.. ولقد تجسد هذا الأثر في كلمات شيخ الأزهر، الذي خالط علماء الحملة الفرنسية، الشيخ حسن العطار [١١٨٠ - خالط علماء الحملة الفرنسية، الشيخ حسن العطار [١١٨٠ - ١٢٥٠هم] والتي تقول: «إن بلادنا لابد أن

تتغير، ويتجدد فيها من العلوم والمعارف ما ليس فيها؟! الله شم التجربة الإصلاحية التي قادها محمد على لتضع أمنية الشيخ العطار في الممارسة والتطبيق!

صحيح أن دعوات دينية سلفية قد سبقت النهضة المصرية هذه في بالادنا العربية، وحاولت التصدى لخطر «التخلف الذاتى القديم»، الموروث عن العصر «المعلوكي العثماني»، والذي يشل خطو الأمة ويكبل عقلها، فيحول بينها وبين النهوض ولخطر «التقدم الغربي الحديث» الذي جاء في ركاب الغزوة الأوربية الحديثة، يريد نهب خيرات الأرض، واحتلال مواقعها الاستراتيجية، وتأبيد ذلك وتكريسه بمسخ شخصيتها القومية المتميزة، وسلخها عن قسمات حضارتها العربية الإسلامية الخاصة بها.

لكن هذه الدعوات الدينية السلفية، التي سبقت النهضة المصرية في الزمن، أو واكبتها، قد سلكت طريقًا متميزًا عن ذلك الذي سلكه محمد على وهو يسعى، بمصر، في طريق النهضة والإصلاح..

■ ف «الوهابية»، مثلاً، قد كانت لها الريادة، من حيث الزمن المبكر والتوقيت الذي سبق النهضة المصرية بأكثر من نصف قرن.. فلقد تبلورت – كما قدمنا – حول داعيتها محمد بن عبد الوهاب [١١١٥ – ١٢٠٦هـ = ١٧٠٢ – ١٧٩٢م] في "نجد" بشبه الجزيرة العربية. وأقامت «دولتها» منذ أن تحالف ابن عبد الوهاب مع أمير «الدرعية» محمد بن سعود [١١٥٨هـ – ١٧٤٠م].

■ أما «السنوسية»، فإنها عاصرت نهضة محمد على.. ثم استمرت بعدها. فهى قد تبلورت - كما سبق وأشرنا- حول داعيتها ومؤسسها محمد بن على السنوسى [١٢٠٢ - ١٢٧٦هـ = المحمد بن على السنوسى [١٢٠٠ - ١٢٧٦هـ = المحمد بن على المدون المحمد بن وأقامت «زواياها»، وكونت قادتها ومريديها، وأنجزت أعظم إنجازاتها خلال القرن التاسع عشر والعقود الأولى من القرن العشرين.

لكن.. لا السبق التاريخي، الذي كان «للوهابية» على نهضة محمد على.. ولا الاستمرارية التي تحققت «للسنوسية» بعد حصار أوريا والعثمانيين لنهضة مصر الحديثة، يمكن أن يعقد لواء ريادة الشرق إلى عصر النهضة والإحياء لهذه الدعوات.. وإنما يظل لواء هذه الريادة معقودًا لمصر، فهي التي دخلت بأمتها العربية، بل وبعالمنا الإسلامي إلى رحاب العصر الحديث، وخطت لهما معالم اليقظة والتنوير..

أما سبب هذه الريادة، فهو ما تميزت به وامتازت تلك النهضة عن تلك الحركات التجديدية الدينية السلفية من خصائص ومميزات.. وفي مقدمتها

i - أن هذه النهضة المصرية قد نشأت وتبلورت في مجتمع متحضر نسبيًا، وفي مناخ يأتي، بمقاييس التمدن والتحضر، في طليعة دول الوطن العربي وأقاليم عالم الإسلام.. «فالدولة» - بل والدولة المركزية القوية - لها في مصر أطول عمر في تاريخ «الدولة» غلى الإطلاق!

والطبقات الاجتماعية متبلورة إلى حد كبير.. والمواريث الفكرية قد تجاوزت «التبسيط» إلى «التركيب».. والأزهر - رغم ما

شابه من جمود العصور الوسطى - قد حفظ شعلة العلم والتعليم موقدة ومضيئة في ليل العصر «المملوكي - العثماني» الطويل!

والوضع القائد لمصر - كمركز خلافة أو سلطنة أو المثميز، على الأقل كولاية تثمتع بالاستقلال الذاتى - قد ثبت، وفرض نفسه، وأحدث آثاره على وضع البلاد وعلاقاتها بأقاليم الدولة الإسلامية وولاياتها منذ أن استقل بها الطولونيون، في عهد مؤسس دولتهم أحمد بن طولون [٢٢٠- ٢٧٠هـ = ٨٣٥ - ٨٨٨م] وألحقوا بها أقاليم أخرى في المشرق العربي.

فلم تكن مصر: «نجه الصحراء»؛ ولا هي كانت. «الصحراء الليبية»!

ب- كما تميزت هذه النهضة المصرية, التى قادها محمد على باشا، بكونها حركة «إصلاح مدنى»، قادها «مصلحون مدنيون»، وشهضت بأعبائها كوكبة من المثقفين والعلماء والقادة والمديرون الذين تميزوا عن «المصلحين الدينيين»، والذين لم يتقدموا إلى الأمة «كفقهاء وعلماء دين». فالمنطلقات للإصلاح كانت «مصلحة كانت «مصلحة الأمة».. والموقف من الدين، في هذه التجرية، قد تمثل في:

■ تجنب الاصطدام «بممثليه»، الذين رفضوا «الإصلاح المدشى»، أو تحفظوا إزاءه.. مع تركهم لعالمهم، وترك عالمهم لهم، يعيشون فيه ويفكرون له، على نحو ما كان الحال قبل عصر النهضة والإصلاح؛

الذي سعت إليه وتجنب أن يأتي «الإصلاح المدني» - الذي سعت إليه التجرية، وطبقته - ماسًا بشيء من المسلمات الدينية التي أجمع

الناس على قدسيتها، أو منكرًا لأمر من الأمور التي عرفت من الدين بالضرورة، أو مصطدمًا بتصور من التصورات التي اكتسبت قداسة الدين، وذلك حتى لا ثناح الفرصة لأعداء الإصلاح، من علماء الدين، لاستنفار العامة ضد هذا الإصلاح:

ولم يكن موقف محمد على هذا من الدين وعلمائه اختيارًا فكريًا حرًّا. فهو لم يعتمد على الإسلام في نهضته الإصلاحية، ولم يؤسس هذه النهضة على التجديد الإسلامي والإسلام المتجدد، لا لأنه ضد الإسلام، وضد أن ينهض الدين بدور الأساس، والحافز في النهضة، على نحو ما صنع «العلمانيون» في النهضة الأوربية، وإنما الذي حكم موقف محمد على هذا، وحدد له «المصلحة المونية»، لا «السلفية الدينية» معيارًا وإطارًا للإصلاح هو.

١ - أن الرجل لم يكن من علماء الدين.. وفاقد الشيء لا يعطيه!
 ثم أنه هو الذي بدأ الإصلاح وقاده، ولم يكن «سيفًا» بيد
 «العمامة» كما كان حال لبن سعود مع لبن عبد الوهاب!

۲- أن صورة القيادات الدينية قبيل عصره، وفي السنوات الأولى من حكمه على وجه الخصوص، لم تكن - في جملتها وأغلبيتها - لتفرض الاحترام على من هو في مثل طموح هذا الرجل! فالكثيرون من شيوخ الأزهر كانوا قد شغلتهم عائداتهم المالية من «دوائر الالتزام» و «نظارات الأوقاف»، حتى غدوا رجال دنيا، إن لم نقل طلاب ترف دنيوي، يقترفون في سبيل تحصيله ما لا يليق بعلماء الدين، فضلاً عمن يتصدى منهم لقيادة الإصلاح! وفي وصف الجبرتي [١١٦٧ - ١٢٣٧ه. =

التاريخ الصادق! -: «إنهم افتتنوا بالدنيا، وهجروا المسائل ومدارسة العلم إلا بمقدار حفظ الناموس، مع ترك العمل بالكلية، ومدارسة العلم إلا بمقدار حفظ الناموس، مع ترك العمل بالكلية، وصار بيت أحدهم مثل بيت أحد أمراء المماليك، واتخذوا الخدم والمقدمين والأعوان، وأجروا الحبس والتعذيب والضرب، وصار ديدنهم واجتماعهم ذكر الأمور الدنيوية، والحصص، والالتزام، وحساب الميري، والفائض، والمضاف، والرماية، والمرافعات والمراسلات. زيادة عما هو بينهم من التنافر والتحاسد والتحاقد على الرياسة والتفاقم والتكالب على سفاسف الأمور، وحظوظ الأنفس على الأشياء الواهية؟!..»(\*).

٣- حتى الرجل الذي تميز عن هؤلاء العلماء والشيوخ بالثورية، والارتباط بالجماهير، وهو السيد عمر مكرم [١٦٨-١٠٧٧ على ١٧٥٥ - ١٧٢٨م] كان حاله وحال محمد على باشا على نحو يجعل التعاون بينهما شبه مستحيل، فطموحهما معًا كان بلا حدود، الأمر الذي جعل صدامهما يأتى مبكرًا جدًا.. فلما خذل الشيوخ زميلهم السيد عمر، وياعوه «بالجرايات» ونظارات الأوقاف، مال هو كذلك إلى نصرة المماليك، كشركاء في «لعبة السلطة»، كي يحول دون انفراد محمد على بها، فحدثت المفارقة العجيبة عندما انتصر الشيخ الثائر لأركان النظام الظالم القديم، وهو الذي سبق له أن قاد الأمة ضد هذا النظام القديم؛ فكان أن

 <sup>(</sup>١) [عجائب الأثار تى التراجم والأخيار] ع٢ ص ١٥ ، ١٥ - طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨م.

تخلص منه محمد على بقرارات وافق عليها «العلماء»، و«محاضر» تطوع بتزييفها هؤلاء العلماء» أأ!

3- والفكرية المحافظة والجامدة التى كان عليها هؤلاء الشيوخ.. فكرية العصور الوسطى، التى استنامت إلى غلق باب الاجتهاد، واستمرأت الكسل العقلى عن معاناة الخلق والإبداع، واكتفت بالحكاكات اللفظية فى ترديد «المتون» و«الحواشى» و«الشروح» و«التعليقات» و«التلخيصات» و«الاعتراضات».. إلخ.. إن هذه الفكرية ما كان لها ولا لأصحابها أن يكونوا شرارة الإصلاح ولا قادته الذين يجعلون من فكرهم «أيديولوجية» النهضة، ومن قائد مثل محمد على اليد التى تزرع الإصلاح الإسلامى فى تربة مصر وعقل الأمة ووجدانها.. لقد كان هؤلاء الشيوخ يعيشون أسرى فكرية العصر القديم.. بينما كانت البلاد تنطلع إلى عصر جديد، فكان الانفصام بينهم وبين هذه النهضة قدرًا مقدورًا.. وصدق عليهم، إزاء «الإصلاح الدينى»، ما صدق على محمد على، إزاء «الإصلاح الدينى»: فاقد الشيء لا يعطيه!

هكذا تعيرت نهضة محمد على عن حركات الإصلاح الدينى ودعواته. لأنها لم تجد المصلح الدينى، الذي تواكب استنارته الدينية مجتمعًا متحضرًا كمصر. فكان أن بدأت نهضة «إصلاح مدنى»، إن في المنطلقات وإن في المعايير وإن في الغايات وإن في الأدوات. وإن لم يخرجها طابعها «المدنى» عن النسق الحافظ لاستمرارية روح شريعة الإسلام.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج٧ ص ٦٧ - ٧٦ .

■ في القاعدة المادية «للتمدن»، انتقلت نهضة محمد على بمصر إلى مرحلة جديدة، وبلغت بها «كمية» الإصلاحات إلى حال «كيفي» جديد..

ففى الزراعة: ألغى نظام «الالتزام» [١٢٢٩هـ - ١٨١٤م].. ووزعت الأرض على الفلاحين «تكليفًا» - من ثلاثة أفدنة إلى خمسة أفدنة - وسيطرت الدولة، بالتخطيط، على الإنتاج الزراعي، وتطورت المحاصيل.. وحدثت ثورة في الري والصرف، وزادت الرقعة المزروعة، أفقيًا، إلى نحو ثلاثة أمثالها.. وتحول أهل الريف من «أقنان» إلى فلاحين!

وفي النجارة: أنهت سيطرة الدولة سيادة التجار الأجانب على السوق الداخلي والخارجي للتجارة المصرية.. وسُدَّت تُغرةُ ضعف البورجوازية التجارية الوطنية، التي نفذ عنها التجار الأجانب للسوق التجاري.. وتطورت التجارة كمَّا وكيفًا.. وخضعت للمشروع الاقتصادي المستقل.

وفي الصناعة: أقامت النهضة قاعدة صناعية كبرى وحديثة، ومرتبطة بالإنتاج الوطنى – عسكرية ومدنية.. برأسمالية الدولة، وتخطيطها، وإدارتها.. وكانت سابقة في ذلك، كما وكيفًا، لليابان، وللولايات الألمانية مجتمعة – ولم تكن قد اتحدت هذه الولايات الألمانية، بعد!

وفى جهاز الدولة: بدأت البعثات العلمية، التى درست «التمدن الأوربى» فى النهوض بتكوين جهاز دولة حديث. وفى تطوير

الثقافة العربية الإسلامية، وزيادة بعث التراث وإحبائه، ومواصلة المسيرة التي توقفت بسيادة عصر الجمود الحضاري.. ووضح لرواد الثقافة والفكر هؤلاء أنهم يواصلون، في عهد محمد على، مهام نظرائهم في عصر الخليفة العباسي المأمون [٧٧٠ - ٢١٨هـ = ٧٨٦هـ]. كما تكون الجيش الوطني الحديث سنة [٩٢٢هـ - ٢٨٢هـ] لحماية النهضة، وتمهيد السبيل أمامها كي تأخذ مداها..

وفى الفكر. بدأت العربية تتجاوز منحدر الركاكة ونتجه، عائدة، إلى الفصاحة.. وشرعت المكتبة العربية تزدان بذخائر التراث العربى الإسلامي التي جاورت المترجمات الحديثة في مختلف العلوم والفنون.. وتحركت طاقات الإبداع الفكري لتصنع – على الجبهة الفكرية – شيئًا عظيمًا ومتميزًا.

فكان هذا جميعه - وهو مجرد إشارة لصرح عملاق - إنجازًا غير عادي على درب التمدن الحديث..

-\$. \$. .2.

■ وانتقلت المنهضة من «الإطار العثماني» إلى «الدائرة العربية»، ببطء وتدريج.. فمحمد على والعديد من كبار معاونيه هم «عثمانيون» غير غرب، إن بالجنس وإن بالثقافة.. لكنهم تناقضوا مع الدولة العتمانية، ورأوا أن ضعفها، المستعصى على العلاج، يغرى حراس هذا الضعف من المستعمرين الأوربيين بوراثة تركتها، فسعوا إلى تجديدها، فتحالفت مع حراس ضعفها الطامعين بوراثتها، ضد عحاولات الإصلاح؟!

قم هى قد استعانت بمحمد على وجيشه لمحاربة الوهابيين. فانغمس بجيشه هذا فى حرب عربية، ببلاد عربية تسع سنوات [٢٢٦ - ١٨٢٨ م].. وأصبح بانتصاره فى هذه الحرب، هو الحامى الحقيقى للحرمين الشريفين!.. فتطلع بمصر وإمكاناتها - إلى الشام، ولاحث فى الأفق خريطة دولة صلاح الدين الأيوبى [٣٢٥ - ٥٨٩هـ = ١١٣٧ - ١١٩٣م] التى كانت طوق النجاة من خطر قديم عاد الان من جديد!

ثم إن البعثات العلمية قد كونت كوادر عربية للدولة، أخذت تزامل كوكبة القادة الذين أتوا مع محمد على إلى مصر صغارًا، فنشئوا فيها نشأة عربية، جعلتهم يعتزون بالعروبة، وينفرون من الانتساب إلى الأتراك.. وفي مقدمة هولاء القادة ابن محمد على، إبراهيم باشا [٢٠٤١ – ١٧٦٤هـ = ١٧٩٠ – ١٨٤٨م] الذي كان يستنكر نسبته التركية، ويقول: «أنا لست تركيًا، فإني جئت مصر صبيًا، ومنذ ذلك الحين مصرتني شمسها، وغيرت من دمى، وجعلته دمًا عربيًا!» ".

ومصطفى مختار بك [١٢٥٤هـ - ١٨٣٨م] - أحد كبار مستشارى إبراهيم باشا العسكريين.. وناظر المعارف الذى يعبر عن هذه «الهوية العربية» عندما يقول: «إننا وإن كنا في الغالب مولودين في تركيا، لكننا قد اكتسبنا الجنسية [القومية] المصرية بحكم التوطن.. فقد جننا مصر قبل أن نتجاوز سن الصبا، فلسنا

<sup>(</sup>١) د. محمد عمارة [العروبة في العصر الحديث] ص ١٤١٠ طبعة بيروت سنة ١٩٨١م.

الآن أتراكا، ولم يبق فينا ما يربطنا بهذا الشعب الذي لا يترك في طريقه أينما سار سوى دلائل الضراب.. ولقد اندمجنا في أمة أخرى أرقى وأنبل وأذكى من الأمة التركية، اندمجنا في ثلك الأمة العربية، التي سبقت أوريا إلى الحضارة، وإزدانت أيام عزها وسؤددها بذلك العمران الذي يتجلى للناظرين في العدن الزاهرة التي أنشأتها، والعمائر الجميلة التي أقامتها..."!

ويذلك تهيأت لهذه النهضة عوامل الانتقال من «الدائرة العثمانية» إلى «الدائرة العربية»، فسعت إلى قيام الدولة العربية، بإحياء القومية العربية، وجعل العربية هي الخط الذي يحدد حدود هذه الدولة. لتنقذ وطنها وأمتها من الخطر المتربص بوفاة دولة الرجل المريض!"!

وكانت فتوحات محمد على في السودان [١٣٣٥ – ١٨٣٧هـ = ١٨٢٠ – ١٨٣٠م].. والحملة على الشام [١٣٤٧هـ – ١٨٣١م] وشمول النهضة ودولتها: مصر والسودان، والأجزاء العربية على الساحل الشرقي لإفريقيا، مع الشام، وأغلب أجزاء شبه الجزيرة العربية.. وامتداد نفوذها إلى العراق والخليج.. كان ذلك أول «إنجاز عربي» في عصرنا الحديث:

条 棒 张

لكن.. ماذا عن علاقة هذه النهضة بالإسلام: الرسالة الخالدة لأمتنا الواحدة؟

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص ١٤٧. ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. ص ١٣٥ - ١٤٧ .

هل انقطعت الصلة بين «تمدنها» وبين «التمدن الإسلامي»؟... وهل كانت صورة «للتمدن الغربي»، أدخل بها محمد على بلادنا وأمتنا في إطار «التغريب»؟

إن البعض يرى ذلك، فيجيب على هذا التساؤل بالإيجاب لكنه - في رأينا - يجانب الواقع، ويجانبه الصواب!

فمنذ البداية كان واضحًا أن محمد على باشا يأخذ عن أوربا «التمدن» الملائم لمجتمعه الشرقي.. ولا بأخذ عنها «القيم» أو «الثقافة» أو «النظريات»! والبعثات العلمية التي نهبت إلى أوربا. وتعلمت. ثم عادت لتصنع الإنجاز العظيم ولتعطى النهضة روحها الفكري- ورفاعة الطهطاوي [١٢١٦ - ١٢٩٠هـ = ١٨٠١ - ١٨٧٣ م] نموذج لها - قد رأت أوربا بعين إسلامية مسلمة. فسعت إلى «التمدن العملي» وإلى «العلوم العملية» وإلى «المعارف البشرية المدنية» وإلى «فنون الصناعة»، ثم جاءت بها لتجدد «دنيا» الأمة، مجتهدة في إثبات عدم مناقضة هذه العلوم لما تختص به من «قيم» و«عقائد» وقسمات حضارية مميزة لفا. بل وأعلنت أن أصل هذا «النَّمدن البشري» هو من علوم حضارتنا في عصر ازدهارها، أخذه الأوربيون فنهضوا به، ثم طورود.. وهم عندما أخذوا منا لم يأخذوا «القيم» ولا «الدين» ولا خصائصنا الحضارية، بدليل أنهم استعانوا «بالتَّمدن الإسلامي والعربي» في نهضتهم، ومع ذلك ظلوا متميزين حضاريًا.. فنحن إذ نأخذ اليوم «الثمدن الأوربي» لننهض به لن نصيح في الحضارة أوربيين.. وما هي إلا بضاعتنا قد ردت إلينا.. كما يقول الطهطاوي! ويشهد على أن هذا كان موقف هذه النهضة من هذه القضية ذلك الحكم الذى شاع فى كتابات كتاب تيار «التغريب» عند تقييم نهضة محمد على. فلقد انعقد إجماعهم على نقده لأنه قد أخذ عن أوريا فقط «علوم الصنعة»، ولم يأخذ «القيم» و«النظريات» ونظروا فى تخصصات البعثات العلمية التى أرسلها لتتعلم هذاك قوجدوا ذلك شاهذا لهم على هذا الاتجاه، فزادوا من نقدهم هذا!

وهذا الذي نقدوه وانتقدوه، هو ما يشهد عندنا للرجل والنهضة التي قادها، دون أن يشهد عليهما!

وغير هذا الدليل، الذي يشهد «بالسلب» على ما نقول.. نجد فكر رفاعة الطهطاوئ - الذي كان النموذج المجسد لنوعية العلاقة بين «تمدنه الإسلامي» وبين «القعدن الأوربي» - نجد فكر الطهطاوي يشهد على ما نقول «بالإيجاب»!

لقد انفتح الرجل على «التمدن الأوربي» كل الانفتاح، وأنجز على درب الاستفادة منه أعظم الإنجازات، وذلك دون أن يفقد هويته القومية والشرقية، وقيمه الإسلامية الخاصة - بل والأشعرية المحافظة؛ أو يفقد خصائصه الحضارية العربية الإسلامية.

قهو يتحدث عن أن «البلاد الإفرنجية مشحونة بأنواع المعارف والآداب، التي لا ينكر إنسان أنها تجلب الأنس وتزين العمران!»(الله ويدعو -حتى طلاب الأزهر الشريف- إلى دراسة ما

<sup>(</sup>١) [الأعصال الكاملية لرضاعية الطهطماوي] ج١ ص١٥ ٠٠٠ دراسية وتحفيق. د متحمد عمارة - طبعة بهروت سنة ١٩٧٣م.

تتيحه لنا العضارة الأوربية من «معارف بشرية مدنية» و«علوم حكمية عملية «لأن النهضة الحقيقية لابد لها عن هذا «التمدن المدنى» الذى سيصبخ «تمدنا إسلاميًا» عندما يجاور -فى أرض الواقع الناهض - عقائدنا وقيمنا وخصائصنا العضارية. يدعو رفاعة الطهطاوى الأزهريين إلى ذلك، بل ويرى هذا الأمل معقودًا على انخراطهم فى هذا الميدان، فهم، بعلومهم الإسلامية - لغوية، ودينية، وأدبية - الذين سيحققون التوازن، فلا تميل الكفة بالتدريج إلى صالح «التغريب الحضارى»!

يقول الطهطاوى: «إن مدار سلوك جادة الرشاد والإصابة منوط، بعد ولى الأمر، بهذه العصابة – [أهل الأزهر] – التى ينبغى أن تضيف إلى ما يجب عليها من نشر السنة الشريفة، ورفع أعلام الشريعة المنبقة: معرفة سائر المعارف البشرية المدنية، التى لها مدخل فى تقدم الوطنية.. وإن هذه العلوم الحكمية نقلها الأجانب إلى لغاتهم من الكتب العربية، ولم نزل كتبها إلى الأن فى خزائن ملوك الإسلام كالذخيرة!..."!

لقد سمع الطهطاوى، في باريس، ووعى قول المسيو جومار E.F.Jomard [ E.F.Jomard مصر العلمية في فرنسا- عندما خطب في البعتة التي ضمت رفاعة، فقال لطلابها: «إنكم منتدبون لتجديد وطنكم، الذي سيكون سببنا في تمدين الشرق بأسره. فيا له من نصيب ترقص

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج١ ص ٥٣٢ ، ٥٣٤.

له طريا القلوب التى تحب الفخر وندين بالإخلاص للوطن. أمامكم مناهل العرفان، فاغترفوا منها بكلتا يديكم.. وبذلك تردون إلى وطنكم منافع الشرائع والفنون التى ازدان بها عدة قرون في الأزمان الماضية. فمصر، التى تنوبون عنها. ستسترد بكم خواصها الأصيلة. وفرنسا، التى تعلمكم وتهذبكم، تفى ما عليها من الدين الذى للشرق على الغرب كله! "."

سمع الطهطاوى هذا القول ووعاه.. فكان، مع جيله من بناة النهضة، المجددين لدنيا الوطن، والباعثين لمجده، «والمستردين لخواصه الأصيلة».. على حد تعبير «جومار»!

ولهذا وجدنا الطهطاوى - فى ذات الوقت الذى يدعو فيه إلى هذا «التمدن المدنى» - يتحفظ كل التحفط على ما يناقض مميزاتنا المضارية فى حضارة أوربا. فحضارتنا، مثلاً، قد وازنت بين «العقل» وبين «النقل». بين «التوجيد» - الألوهية - ويبين «الطبائع» - العلية والسببية -.. لكن عقلانية الحضارة الأوربية، و«الحق الطبيعى» فيها لا يعرف هذا التوازن، الذى هو روح حضارتنا ومزاجها. ومن هنا كان رفض الطهطاوى لتلك «القسمات الحضارية» الأوربية. وهو يحكى كيف أن للأوربيين في العلوم الفلسفية «حشوات ضلالية، مخالفة لسائر الكتب السماوية، ويقيمون عليها أدلة يعسر على الإنسان ردها!! إن كتب الفلسفة بأسرها محشوة بكثير من هذه البدع. وليس لنا أن نعتمد على ما

 <sup>(</sup>۱) عمر طوسون [البعثات العلمية في عهد محمد على، ثم في عهدى عباس الأول وسعيد] ص ۳۳، ۳۵ – طبعة الإسكندرية سنة ١٩٣٤م.

يحسنه العقل أو يقبحه إلا إذا ورد الشرع بتحسينه أو تقبيحه.. فتحسين الثواميس الطبيعية لا يعتد به إلا إذا قزره الشرع!!.ه"!.

ف «العقل» الذي يتحفظ الطهطاوي، هنا على تحسينه أو تقبيحه للأشياء – ما لم يؤيد الشرع حسنها أو قبحها – هو «العقل» في الحضارة الأوربية، المنكر «للنقل» والذي لا يقيم من «الوحي» إطارا يتحرك فيه. أما «العقل» في حضارتنا العربية الإسلامية، ذلك الذي زامل «النقل» وتأخى معه في الهداية للإنسان، بالتوازن الذي أثمره إخاؤهما، فهو ما تتميز به حضارتنا وتمتاز. ولسنا مدعوين، من قبل الطهطاوي والنهضة التي كان علمًا عليها، إلى التخلى عن هذا الذي يميزنا، حضاريًا، عن الأوربيين.

保 多 体

لكن…

لابد من الاعتراف بأن الأمور لم يكتمل سيرها في هذا الاتجاه..

«فالمؤسسة الدينية» – المفترض تعبيرها عن مقاييسنا الإسلامية! – قد تحصنت بفكرية العصور المظلمة، ورفضت النهضة وتمدنها. والدولة الحديثة قد خشيت فرض الإصلاح والتطوير داخل صحن الأزهر وحصنه. فتركت أهله وشأنهم وأقامت «التعليم المدنى» الذي ابتعد شيئا عن الصلات القوية والخيوط المتينة التي تشده إلى الإسلام وتراثه.

والغرب قد رمي بكل ثقله في بث إشعاعاته الفكرية. فازداد تأثير «فيمه» و «ثقافته» وحضارته على مؤسسات الفكر

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي] ج ١ ص ١١٤ ، ١١٩

والعلم والتعليم في بالادنا. بل لقد تحالف العثمانيون مع الغرب ضد طموح نهضتنا إلى استكمال مقومات استقلالها الحضاري، عندما استعانوا بالاستعمار على ضرب استقلال «العشروع المصرى – العربي « منذ سنة ١٨٤٠م/

ثم كانت منعطفات حاسمة، ومراحل تحولات أساسية احتاجت فيها «الدولة» – كي تستجيب لضرورات الواقع الجديد – إلى تجديد الفكر الإسلامي، بالاجتهاد، وإلى تطوير «الفقه» – فقه المعاملات لتتمكن «المؤسسة القانونية» من الفصل في المعاملات التي استجدت. كما حدث في عصر الخديوي إسماعيل [١٢٨٠ – ١٢٩٦هـ = ١٨٦٣ – ١٨٦٩م]. الخديوي إسماعيل [١٢٨٠ – ١٢٩١هـ = ١٨٦٠ – ١٨٧٩م]. «الدولة» بل لقد اعتبروا ذلك مما لا يحل ولا يجوز؟!.. فكان أن الجأت «الدولة» إلى القوانين الوضعية الغربية فاستوردتها، الأمر الذي أفقر مؤسساتنا القانونية استقلالها، وأفقد حضارتنا شرطًا من شروط الاستقلال.. وكان ذلك نموذجًا لميل الكفة، في شرطًا من شروط الاستقلال الحضاري الحق!.. لقد فتح «كود نابليون» و«المحاكم المختلطة» ثغرة في استقلالنا التشريعي، منذ و«المحاكم المختلطة» ثغرة في استقلالنا التشريعي، منذ الاحتلال الإنجليزي، وعلى يد «كرومر» في سنة ١٨٨٣م.

إن المفكر السلفى ابن قيم الجوزية [ ٦٩١ - ٧٥١هـ = ١٣٩٢ - ١٣٥٠م] يحكى لنا عن عصره المملوكى موقفًا مماثلاً! فيصور في كتابه [إعلام الموقعين] كيف ألجأ جمود القائمين على الشريعة الإسلامية الملوك والولاة إلى التشريع للناس وفق الهوى والشهوات؟! ".

ولقد تكرر هذا المشهد في عصر الخديوى إسماعيل.. وظل يتكرر كثما تحصن «أهل الذكر» - من علماء الشرع- بالجمود، فعاشوا خارج العصر.. على حين أخذ الغرب الاستعماري يسارع في تقديم بضاعته الجاهزة والمنسقة للحكام الشرقيين، ويبذل قصاري جهده لتكون هذه البضاعة هي البديل الذي يوضع في التطبيق!..

多 条 凍

هكذا سارت الأمور.. حتى دخلت أمتنا إلى النصف الثاني من القرن التاسع عشر..

■ الحركات الإصلاحية الدينية السلقية: منعتها البداوة.. بداوة البيئة من أن ثولى «التمدن» ما يجعله النموذج الصالح للتعميم والوافى باحتياجات النهضة الكفيلة بمواجهة الغزوة الأوربية المسلحة بحضارتها الحديثة، وأيضًا الوافى باحتياجات أمة تريد تعويض التخلف، وتحصين وطنها لمجابهة ما يأتى به المستقبل من تحديات..

■ ونهضة محمد على – وخاصة بعد حصارها، وفرض القيود على استقلاليتها – قد حرمتها المحافظة الدينية والجمود الأزهرى من فرصة تأسيس «تعدنها» على أسس إسلامية خالصة. فنفذ الغرب من هذه الثغرة، فمال «تمدن» هذه النهضة ناحية «التغريب»، فلم يكن الاستقلال الحضارى الذي نريد!

<sup>(</sup>١) [إعلام الموقعين] ج٤ ص٣٧٣ . ٣٧٣ - مليعة بيروت سنة ١٩٧٢

فكان أن ظلت الأمة ثبحث عن التيار الفكرى الذى يجمع، فى أطروحت كل فضائل النهضة الحضارية، وجميع شروط استقلالها.. وعندما تبلور هذا التيار فى دعوة [الجامعة الإسلامية] وحركتها، التي قادها جمال الدين الأفغانى ومحمد عبده، حاربه دعاة «التغريب»، وأنصار «الجمود» معًا!

وحالوا بين فكره في النهضة وبين أن ينتشر أو يوضع في التطبيق!

لكن ذلك لم يمنع من أن يكون هذا التيار - «السلفى-العقلائى - المستنير» - هو أكثر تيارات التجديد، التى عرفتها أمتنا حديثًا، استجابة لمتطلبات الاستقلال الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية.



## تيار الجامعة الإسلامية والاستقلال الحضاري

## أعلام هذا التياره

أعلام نيار [الجامعة الإسلامية] كثيرون، وانتشارهم، بالذات أو بالفكر، قد غطى أنحاء الوطن العربي والعالم الإسلامي، وقد يتميز واحد منهم بقسمة فكرية عن آخر، وقد تدعو البيئة أو الأولويات أو طبيعة التحديدات إلى أن يكون تركيز بعضهم على قضابا بعينها دون القضايا الأخرى، لكنهم، في مجموعهم، قد جمعتهم القسمات العامة التي ميزت هذا التيار التجديدي عن غيره من التيارات..

■ وأول أعلام هذا التيار هو جمال الدين الأفغاني [ ١٣٥٤ - ١٣١٤ ميري النسب - وإن ولد ونشأ في بلاد الأفغان - فنسبه يرجع إلى الإمام الحسين بن على بن أبى طالب، رضى الله عنهما. وعربي العقل والفكر منذ نشأته الأولى، فقبل أن يبلغ الثامنة عشرة من عمره كان قد درس علوم العربية، والتاريخ، وعلوم الشريعة، من تفسير وحديث وفقه وأصول، وكلام وتصوف، والعلوم العقلية، من منطق وحكعة عملية سياسية ومنزلية تهذيبية، وحكمة نظرية، طبيعية وإلهية،

والعلوم الرياضية، من حساب وهندسة وجبر وهيئة أفلاك، ونظريات الطب والتشريح!

وهو سنى المذهب، فى نشأته، توثقت علاقاته الشخصية والفكرية بعلماء الشيعة وفكرها ومراكزها، بالعراق، منذ صدر شبابه.. فلما تبلورت دعوته للتجديد واليقظة، كان عقله قد وصل به إلى حيث أصبح فوق المذاهب التى فرقت المسلمين، لأن سلفيته فى الدين تسبق المذاهب، وعقلانيته ترفض البقاء فى أسر خلافاتها التى تجاوزها العصر، واستنارته تراها عقبة أمام ما يريد تحقيقه لأمته من نهضة والطلاق..

وكان عداؤه للاستعمار مبكرًا.. ولم يكن بالعداء الفكرى والنظرى فقط، فلقد انخرط منذ شبابه فى النيار الوطنى الأفغانى الذي قاده الأمير محمد أعظم خان لمناوأة النفوذ الإنجليزى الطامع فى أفغانستان. ووصل جمال الدين فى هذا النشاط الوطنى إلى منصب «الوزير الأول» فى البلاد، وقاد معارك حربية ضد المتعاونين مع الإنجليز، الذين تزعمهم الأمير شير على.. فلما انتصر خصومه، اضطر للسفر للهند سنة [١٢٨٥هـ – ١٨٦٨م].

فلما ضيق عليه الإنجليز فيها الخناق، بدأ رحلته إلى الوطن العربي، فوصل إلى مصر سنة ١٢٨٦هـ ١٨٦٩م.. ثم الآستانة.. ثم رجع إلى مصر فأقام بها قرابة تسع السنوات [١٢٨٨ - ١٢٩٨ الم المتعالفة عنوات حسياته الفكرية والنضالية، وفيها تبلور تياره ومذهبه في اليقظة والثورة والتجديد.

ففيها أملى على تلاميذه الأمالى والتعليقات التى شرح بها كتبًا قديمة فى الفلسفة الإسلامية.. وكان عهد مصر قد انقطع بهذا اللون من ألوان الفكر منذ أن زالت الدولة الفاطمية، وأحلت «دول العسكر» تكايا الصوفية وخوانقها والمدارس الأشعرية محل [دار الحكمة] و[مجالس الدعاة] ومنهاج [الأزهر] العقلانى!

وفيها أنشأ ورعى تيار الصحافة غير الحكومية، وكانت من قبله حكومية في الأساس، فكانت صحف: [مصر] التي رأسها أديب إسماحاق [١٢٧٦ - ١٢٠٢هـ = ١٨٥٦ - ١٨٨٥م] و[التجارة] التي رأسها سليم نقاش، طليعة الصحافة الشعبية في البلاد.. وكان الأفغاني يكتب فيها بتوقيع: «مزهر بن وضاح»ك كما كان يملى على تلاميذه مقالات ينشرونها بأسمائهم، حتى نشأت من حوله كوكبة من الكتاب الشباب، جددت أساليب العربية في الإنشاء، وأدخلت فيها فن «المقال» الحديث:

وفيها تبلور من حوله التيار الشعبى فى التنوير.. ومن قبله كان جهاز الدولة المصرية هو المصدر الوحيد للتنوير.. وفيها كانت التربة الخصبة التى استقبلت بذور أفكاره أطيب استقبال. حيث نبتت ونمت وأينعت، وآتت من الثمار ما لم تؤت فى بلد آخر أقام فيه هذا الفيلسوف العظيم.

وفيها أنشأ [الحزب الوطنى الحر] الذى جمع تلاميذه وأنصار دعوته، وهو الحزب الذى قاد الثورة العرابية. وبعد مزيمتها هيأ نفر من بنيه لنشأة [الحزب الوطنى] الذى قاده مصطفى كامل [ ١٣٢١ - ١٣٢٦هـ = ١٨٧٤ - ١٩٩٨م] ونفر آخر منهم انضم

إلى جمعية [العروة الوثقي] السرية، التي قايها الأفغاني، وأصدر مجلتها من باريس..

ولما تفى جمال الدين من مصر، بإيعار من القناصل الأوربيين للخديو توفيق [٢٩٦١هـ -١٨٧٩م]، ذهب إلى الهند.. وهناك منع من الحركة حتى تمت هزيمة العرابيين، فسافر إلى باريس [٢٠٠٠هـ - ١٨٨٣م] ثم إلى لندن.. ثم عاد إلى باريس فأصدر مجلة [العروة الوثقى] ومعه الشيخ محمد عبده.. فلما توقفت ذهب إلى شبه الجزيرة العربية فموسكو، فميونيخ، فإيران ثانية [٢٠٣٧هـ - ١٨٩٧م]، فالعراق [٢٠٣٨هـ - ١٨٩٩م].

وفى كل هذه المواطن لم يعرف الرجل لمنفسه حرفة سوى حرفة الثورة على البالى، والدعوة إلى اليقظة والتجديد، ولم يتخذ لنفسه أسرة سوى الأنصار والتلاميذ الذين أعدهم ودفع بهم فى الصراع ضد الزحف الاستعمارى الغربى، الذى كأن يحث الخطا لالتهام بلاد العرب وأقطار الإسلام.. وظل ذلك شأنه حتى نجح السلطان عبد الحميد [١٢٥٨ – ١٣٣١هـ = ١٨٤٢ – ١٩١٨م] في استقدامه إلى الأستانة [١٢١٠هـ – ١٨٩٢م]، وهناك أحاطه بالعيون والجواسيس، فعاش في «قفص السلطان الذهبى» حتى فاضت روحه إلى بارثها [١٢١٤هـ – ١٨٩٧]!".

■ وثناني أعلام هذا التيار: الإمام محمد عبده [١٢٦٥ - ١٣٣٣هـ = ١٨٤٩ - ١٩٠٥م]، الذي تثلمذ على الأفغاني، تم

<sup>(</sup>١) انظر دراستنا عن حياته في تقديمنا لأعماله الكاطئة - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.

فاقه في التركيز على الإصلاح الديني، وإن لم يبلغ شأن أستاذه في الفكر السياسي.. وهو فلاح مصرى، فقير في العال، بلغ بعقله وفكره إلى مكان هابته فيه الملوك، فقال عنه خصصه الخديو عباس حلمي الثاني [١٣٦١–١٣٦٣هـ = ١٨٧٤ – ١٩٤٤م]: «إنه يدخل علي كفرعون!».. وداعبه أستاذه الأفغاني متسائلاً: «قل لي ابن أي ملك من العلوك آنت؟!»

دخل الأزهر صغيرا، فصده عن علومه جمود شبوخه وعقم وسائل التعليم فيه.. ثم أعانه نهج الصوفية المتنسكين على عواصلة الدراسة.. حتى كان لقاؤه بالأفغاني [١٢٨٨هـ - ١٢٨٨م] فحدث له التحول الكبير.. فمن التصوف النسكي تحول إلى التصوف الفلسفي.. ومن أفق طلاب الأزهر المحدود انطاق إلى حيث استشرف الأفاق التي كان يستشرفها أستاذه.

وفي صحبة الأفغاني بمصر، كان أبرز مريدية. ثم أصبح بعد نفيه «روح الدعوة» إلى التجديد.. وأسهم، من موقع الاعتدال، في الثورة العرابية.. ثم نفي فيمن نفي من قادنها، فعاش زمنا بباريس، يحرر [العروة الوثقي]، وينوب عن الأفغاني في رحلات سرية لشنون الجمعية التنظيمية.. ثم أقام ببيروت.. فلما سمح له بالعودة إلى مصر، هجر العمل السياسي، وركز على محاولة إصلاح المؤسسات الإسلامية: الأزهر، والأوقاف، والقضاء الشرعي، مع التركيز على التجديد الديني بتحرير العقل المسلم من أسر التقليد، وتجديد اللغة العربية وتطويرها.. ولقد أصاب الكثير من النجاح في العديد من الميادين.. ولكن صداحه مع الخديوي عباس حلمي أعاق الكثير من مشروعاته الإصلاحية. كما أن

جمود أغلب شيوخ الأزهر قد منع جهوده الإصلاحية من بلوغ ما أراد لها في إصلاح الأزهر، حتى لقد مات كمدًا بسبب هذا الإخفاق [١٣٢٣هـ - ١٩٠٥م]!!".

■ وفي المشرق العربي كان عبد الرحمن الكواكبي [١٢٧٠ – ١٣٢٠هـ = ١٨٥٤ – ١٩٠٢م] من أبرز من مثلت أفكاره القسمات الفكرية لهذا التيار.. وهي الأفكار التي خلفها لنا في كتابيه [أم القرئ] و [طبائع الاستبداد].

ولقد ولد الكواكبى فى حلب، لأسرة كانت قيها نقابة الأشراف قبل أن يغتصبها منها الشيخ أبو الهدى الصيادى [١٢٦٦ - ١٣٢٧ م.].

وفى [١٢٩٥هـ - ١٨٧٨م] أصدر الكواكبى صحيفة [الشهباء]، أول صحيفة عربية تصدر فى ولاية حلب.. فلم يمهلها العثمانيون أكثر من خمسة عشر عددًا.. فأصدر فى العام التالى، جريدة [الاعتدال].. ولقد أوصله نضاله إلى هجران الوظائف، وإفلاس التجارة، وتعريض هياته للخطر.. ثم قاده إلى السجن تحت ضغط جماهير الولاية، أطلقوا سراحه، ثم عادوا لإلقاء القبض عليه، ولفقوا له الاتهام بالاتصال بدولة أجنبية، وحكموا بإعدامه.. ولكن الجماهير عاودت ضغطها، فأجبرت العثمانيين على إعادة محاكمته خارج الولاية، فعرضت القضية على محكمة بيروت، التى حكمت ببراءته!

<sup>(</sup>١) انظر دراستنا عن حياته في تقديمنا لأعماله الكاملة ج١- طبعة بيروت سنة ١٩٧٠م.

وفى تلك الأثناء كان الكواكبى قد أنشأ [جمعية أم القرى]، وهى الجمعية التى عقدت مؤتمرها السرى بمكة، والثى أصبحت مداولات مؤتمرها هذا أساس كتابه [أم القرى]، وفى هذا المؤتمر حضر ممثلون للبلاد العربية والإسلامية وللجاليات الإسلامية التى تعيش خارج العالم الإسلامي.

ولما أضحت حياة الكواكبى مهددة فى حلب، قرر الهجرة منها إلى مصر، فوصل إليها سرًّا [١٣١٦هـ - ١٨٩٩م].. وفى مصر أفاد من تناقضات كانت بين حكومتها والدولة العثمانية يومئذ، فنشر كتابيه، فصولاً فى الصحف، ثم جمع الفصول قصدرت فى الكتابين.. ومنها قام برحلة إلى بلاد المشرق العربى، والمناطق العربية والمسلمة فى إفريقيا.

ويعد نحو أريع سنوات فاضت روحه إلى بارثها، بمؤامرة دس فيها السم له جاسوس من جواسيس السلطان عبد الحميد، فكان استشهاده [١٣٢٠هـ - ١٩٠٢م] ١٠٠٠

■ أما فى المغرب العربى، فإن الشيخ عبد الحميد بن باديس [ ١٣٠٥ - ١٣٠٩هـ = ١٨٨٧ - ١٩٤٠م] يعد أبرز ممثلى هذا التيار.. وهو من مواليد قسطنطينة، بالجزائر، وفيها تعلم علوم العربية والإسلام، ومن شيوخه فى تلك المرحلة: الشيخ حمدان الونيسى، الذى أخذ عليه عهذا أن يقاطع الحكومة الاستعدارية، قالتزم العهد، وصار يأخذه على تلاميذه فيما بعد!

<sup>(</sup>١) انظر دراستنا عن حياته في تقديمنا لأعماله الكاملة – طبعة بيروث سنة ١٩٧٥م ــ

وفى التاسعة عشرة من عمره [١٣٢٦هـ – ١٩٠٨م] ذهب إلى جامعة الزيتونة، بتونس، فدرس قيها ما لم يكن يستطيع أن يدرسه بالجزائر في ظل الاستعمار الفرنسي، الذي كان يحرم العربية ويطارد السمات القومية للجزائريين كي يسحقها، وليجعل منهم فرنسيين «مسلمين»، ومن وطنهم الامتداد الفرنسي، عبر البحر المتوسط، في القارة الإفريقية!

وفى [ ۱۹۲۰ - ۱۹۲۱م] سافر، حاجًا، إلى الحجاز.. وهناك التقى بعدد من الشيوخ الجزائريين الذين هاجروا وجاوروا بمكة والمدينة، فعرض عليه بعضهم أن يجاور -مثلهم الحرمين الشريفين، ولكنه كان قد شرع يفكر فى مقاومة الاستعمار الفرنسي يالجزائر، فرفض الهجرة، وقال: «نحن لا نهاجر»، وقبل عودته إلى الجزائر اتفق مع الشيخ البشير الإبراهيمي على خطة لتنفيذ البرنامج الذي لخصته كلماته هذه... وكانت الخطة هي إعداد جيل من الرجال الذين يواجهون محاولة السحق القومي في الجزائر، ويعبدون الجزائر إلى «العروية والإسلام والقومية»... وحتى وإن كانوا ذوى علم قليل! ويعرفون حدود غاياتهم، التي حتى وإن كانوا ذوى علم قليل! ويعرفون حدود غاياتهم، التي تنتهي عند تسليم الأمانة لجيل ثان يعلن الثورة. ويستخلص الاستقلال من المستعمرين!»

ولقد مكث ابن باديس ثمانية عشر عامًا بعد هذا الجيل، قاتلاً: أنا لا أولف الكتب، وإنما أريد صنع الرجال!.. فكان يعظ في المساجد، ويفسر القرآن، ويعلم العربية للأطفال، ويجوب القرى والمدن ويصعد الجبال، فاجتمع له من [١٣٣١هـ - ١٩١٣م] حتى [١٣٣٦هـ - ١٩١٨م] ألف من هولاء الرجال!

وعندما أقامت فرنسا احتفالاتها الصاخبة والاستفزازية، بمناسبة مرور قرن على احتلالها للجزائر [١٣٤٩هـ -١٩٣٠م] كان رد ابن باديس هو إعلان المشروع الذي خططك منذ [٢٣٠هـ -١٩٣٠م]، فقامت [جمعية العلماء المسلمين الجزائريين] في [ذي الحجة ١٩٣٩هـ - مايو سنة ١٩٣٠م] حاملة رسالة العودة بالجزائر إلى مويتها العربية الإسلامية، وممهدة الطريق لجيل الثورة المسلحة على الاستعمار.

وكانت «الطرق الصوفية» سندًا أساسيًا للسلطة الاستعمارية بالجزائر، فحاربها ابن باديس منذ سنة [١٣٤٣هـ- ١٩٢٤م]، وتعرض بسبب ذلك لمحاولة اغتياله [٥٤٣هـ - ١٩٢٧م].

وفى [١٣٤٣هـ - ١٩٢٥م] بدأ نشاطه الصحفى.. فشارك فى تحرير صحيفة [النجاح].. ثم أصدر مجلة [المنتقد] سنة ١٣٤٤هـ حرير صحيفة [النجاح].. ثم أصدر مجلة المد، والوطن قبل كل احد، والوطن قبل كل شيء! « فعطلها الاستعمار بعد ثمانية عشر عبدًا.. لكنه عاد فأصدر صحيفة [الشهاب]، أسبوعية، تم شهرية.. كما أصدر صحفًا أخرى تعرضت للمصادرة والإلغاء، منها [الشريعة]. و[السنة المحمدية] و[الصراط].

وقبل أن ينتقل ابن باديس إلى جوار ربه فى [ربيع الأول سنة ١٣٥٩هـ - إبريل سنة ١٩٤٠م] كان قد وضع وطنه بيد الجيل الذى أعاده إلى أحضان العروية والإسلام، والذى صنع جيل الثورة المسلحة التى تفجرت ضد فرنسا [١٣٧٤هـ – ١٩٥٤م] وحقق بدماء «المليون شهيد» استقلال الوطن الجزائرى العربى المسلم سنة [١٣٨٢هـ – ١٩٦٢م]. فشحقق الهدف الذي رسمه ابن باديس، بمكة، قبل نصف قرن، يوم قال: «نحن لا نهاجر، نحن حراس الإسلام والعربية والقومية في هذا الوطن!».. فأتبت أن الإسلام والعربية والقومية لن تضيع، ولن يضيع من أحضانها الوطن إذا كان لها حراس من أمثال عبد الحميد بن باديس.. وأثبت أيضًا أنه أبرز ممثلي تيار [الجامعة الإسلامية] وأعظم أعلامه في بلاد المغرب العربي على الإطلاق!"..

مذا عن أبرز أعلام مذا التيار..

والمناخ الذي تبلور فيه

في مصر- أكثر المجتمعات العربية الإسلامية تحضراً وتطوراً - تبلور تيار [الجامعة الإسلامية] حول رائده جمال الدين الأفغاني.. ولذلك، فلقد كان مستحيلاً أن يصطبغ فكر هذا التيار بصبغة «البداوة»، التي اصطبغت بها دعوات تجديدية إسلامية تبلورت في محيط بدوي، «كالوهابية»، مثلاً.. وكان مستحيلاً أن يقف هذا التيار من «العقلانية» ومن «التمدن» موقفاً غير ودي.. كما كان مستحيلاً، كذلك، بحكم الانتماء الإسلامي والمنطلقات الإسلامية، لهذا التيار، أن يسلك إلى التجديد طريق «التغريب»!

لقد كان تبلور هذا التيار بمصر، طليعة قيام «التيار الشعبي» المتميز عن «جهاز الدولة» – الذي انفرد بالتطوير والتنوير

<sup>(</sup>١) انظر القصل الذي كثيبًاه عنه بكتابيًا (مسلمون ثوار) - طيعة بيروت سنة ١٩٧٤.

للمجتمع حتى ظهور هذا التيار في سبعينيات القرن التاسع عشر— وهو لم «يتميز»، فقط، عن «جهاز الدولة»، بل اتخذ منه موقف «المعارضة» في الكثير من الأحيان!. ولذلك فإن هذا التيار قد برئ من «التغريب»، الذي مالت إليه تجربة النهضة المصرية. خاصة على عهد الخديو إسماعيل [ ٢٧٧٩ - ٢٩٦٨ه = ٣٨٨٠ والتجديدي» قد رفض «جمود» المؤسسات الدينية التقليدية، تلك «التجديدي» قد رفض «جمود» المؤسسات الدينية التقليدية، تلك التي وقفت عند فكرية العصر «المملوكي – العثماني»، فأسهمت بسلبيتها تجاه النهضة الحديثة، في إسلام التجربة «التغريب». فكان أن اتسم فكر هذا التيار بسمة «التوازن»، المميزة لحضارتنا العربية الإسلامية.

لقد تجسد في تيار [الجامعة الإسلامية] بحث هذه الأمة عن ذاتها، وسعيها للنجاة من خطر المد الاستعماري، المسلح «بالتقدم» الحضاري الغربي، والمستعين على غزونا «بالتقلف» «المملوكي- العثماني»! وللنجاة، كذلك. من «التخلف» «المملوكي- العثماني»، الذي تحول إلى قيد يعوق الأمة عن التصدي لعاصفة الاستعمار و«التغريب»!

ولقد تحول بحث أمتنا عن ذاتها، في فكر هذا النبار، إلى دعوة للتجدد الذاتي في الدين والدنيا، ينهض فيها «العقل» بدور المصباح الذي ينير الطريق – طريق الدنيا، وأيضنا طريق الدين! وصولاً إلى بلورة حضارة مستقلة تصنع تعدنا إسلاميًا متميزا، وتكون الطور العصري لحضارتنا التي ازدهرت في حقبة سابقة من التاريخ. ولقد أذن هذا التيار، يصوت الأفغاني، في ربوع الشرق بالنهضة. وبشر بها عندما قال: «لقد أوشك فجر الشرق أن ينبثق، فقد اللهمت فيه ظلمات الخطوب، وليس بعد هذا الضيق إلا الفرج!. إن هذا الشرق، وهذا الشرقي لا يلبث طويلاً حتى يهب من رقاده، ويمزق ما تقنع وتسريل به هو وأبناؤه من لباس الخوف والذل، فيأخذ في إعداد عدة الأمة الطالبة لاستقلالها، المستنكرة لاستعبادها.

وبحكم الانتماء الإسلامي لأعلام هذا التيار، وولاتهم الأول للإسلام «الدين» و«الحضارة»، كان وضوح فكره عن أن الإسلام هو أساس هذه النهضة، وهو أداتها، وهو الحافز إليها فالإسلام هو «فكرية» — [أيديولوجية] — الأمة، الفعالة، إذا تجددت، في بعت طاقاتها ودفعها لبناء حاضرها ومستقيلها، على نحو مستقل ومتميز حضاريًا. وأمام هذا «الكنز»، الذي يمثل «الفرصة» الطبيعية والمواتية، لا منطق عند الذين يتركونه ثم يبحثون عن «البديل»! «فهذه سبيل لمريد الإصلاح في المسلمين لا مندوحة عنها، فإن اثنيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوجه الي إنشاء بناء جديد، ليس عنده من مواده شيء. ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحداد وإذا كان الدين كافلاً بتهذيب الأخلاق وصلاح الأعمال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها، ولأهله كل الثقة فيه، وهو حاضر لديهم، والعناء في إرجاعهم اليه أخف من إحداث ما لا إلمام لهم به، فئم العدول عنه إلى غيره "ل..."...

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفعاني] ص ٢٤٣، ٢٢

<sup>(</sup>٢) [ الأعمال الكاملة للإعام محمد عبده] ج٢ص ٢٣١

إن أهل العدينة لا يلبون أذان من يؤذن لهم من خارج السور: وفي أحسن الفروض سيتبع هذا المؤذن «صفوة»، من السهل حصارهم، وتوجيه الاتهام إلى فكرهم الوافد، تم اقتلاع هذا الفكر من الجذور! وليس كذلك الحال مع فكر هو "أيديولوجية" الأمة كلها، إذ لا قبل لأعداء هذه الأمة بالتصدى له، إن هو تحول بالتجديد، إلى طاقة خلاقة تحرك الأمة نحو تحقيق أهدافها!

لكن كون الإسلام هو أساس النهضة، وأداتها، وحافزها, لا يعنى أن في مأثورات هذا الدين، وفكر السلف، وتطبيقات الماضين كل ما تحتاجه «دنيا» حاضرنا ومستقبلنا.. فهو، في هذا المبدان «حافز» يحمل النفوس على «طلب السعادة من أبوابها»، بصرف النظر عن لون هذه الأبواب، ومصادرها، وعقائد مبدعيها، وأجناسهم القومية، ومواقعهم على خريطة الكوكب الذي نعيش فيه.. شريطة آلا تتعارض مع «الأطر» و«المثل» و«الغايات والمقاصيد» و«الفلسفات» التي حدها «الإسلام الدين». فـ «السلفية في الدين» تزاملها وتواكبها، في فكر تيار [الجامعة الإسلامية] «المستقبلية والاستنارة والتفتح في النَّمدن والحضارة ﴿.. ومن هذا يأتي المعنى العميق والموحى لكلمات الإمام محمد عبده التي تقول: «...لو رزق الله المسلمين حاكمًا يعرف دينه، ويأخذهم بأحكامه، لرأيتهم قد نهضوا. والقرآن الكريم في إحدى البدين، وما قرر الأولون وما اكتشف الآخرون في اليد الأخرى، ذلك لآخرتهم، وهذا لدنياهم. ولساروا يزاحمون الأوربيين فيرّحمونهم!» ".

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج٣ ص ٢٥٨ ; ٢٥٢

ذلك أن لحضارتنا العربية الإسلامية موقفًا أصيلاً وقديمًا يميز بين ما هو داخل في السمات والقسمات التي تتميز بها هذه العضارة، وبين ما هو داخل في «الأدوات» التي تتخذ سبلاً لتطوير الدنيا وتقدمها وللاستدلال والنظر في الموجودات، فالخصوصية والتميز لا تعنى الانغلاق وسد المنافذ والأبواب دون التفاعل مع حضارات الآخرين.. وقديمًا عرض أبو الوليد بن رشد [٢٠٥- ٩٠٥هـ = ١١٢١ - ١١٩٨م] لهذه القضية فقال. «إنه يجب علينا أن نستعين، على ما نحن بسبيله، بما قاله من تقدمنا في ذلك.

وسواء أكان ذلك الغير مشاركًا لنا أم غير مشارك في الملة، فإن الآلة التي تصح بها التذكية لا يعتبر في صحة التذكية بها كونها آلة لمشارك لنا في الملة أو غير مشارك. إذا كانت فيها شروط الصحة. وأعنى بغير المشارك: من نظر في هذه الأشياء من القدماء قبل ملة الإسلام! "".

لكن الشرط الذي لابد من تحقيقه حتى ينهض الإسلام بهذا الدور النضالي والبناء في تجديد «دنيا» الأمة، هو أن يتجدد هذا «الدين»، فينفض مجددوه عنه البدع والخرافات والإضافات، التي جعلته غريبًا إذا نحن عقدنا المقارنة بينه وبين حقيقته وجوهره، كما تلقاه نبيه، عليه الصلاة والسلام عن الله سبحانه وتعالى... فلابد. أولا من «حكماء لا يبالون بغوغاء العلماء المرانين

 <sup>(</sup>١) ابن رشد [فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الانصال] ص ٢٦- دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة- طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢م. [والتدكية هي الذبح].

الأغبياء، والرؤساء القساة الجهلاء، يجددون النظر في الدين، نظر من لا يحفل بغير الحق الصريح، وبذلك يعيدون النواقص المعطلة في الدين، ويهذبونه من الزوائد الباطلة، مما يطرأ عادة على كل دين يتقادم عهدد، فيحتاج إلى مجددين يرجعون به إلى أصله المهين..» كما يقول عبد الرحمن الكواكبي".

قبالسلفية العقلانية يتجدد الدين.. ومن ثم يلعب دوره الخلاق فى تجديد الدنيا، التى لابد لتجديدها من الاستنارة والنظرة المستقبلية، المنفتحة على مختلف التيارات الحضارية، من موقع الراشد الناضح، المدرك لما بين «الثوابت» و«المتغيرات» من فروق!

الموقف الوسطى (المتوازن):

ولقد كان واضحًا أن تيار [الجامعة الإسلامية] يمثل الموقف الثالث، والوسط بين التيارين اللذين استقطبا جمهور الأمة وقادتها في ذلك التاريخ.. فعن يمينه أهل «الجمود» المتحصنون بالمؤسسات العريقة العتيقة التقليدية، أولئك الذين توقف بهم «الفكر» عند نمط العصر «المملوكي العثماني» في التفكير. وعن يسارهم دعاة «التغريب»، الذين بهرتهم حضارة أوربا، وزادهم بها إيمانًا وانبهارًا نفورهم من الصورة التي يقدمها للإسلام وتراثه أهل «الجمود»!.. والإمام محمد عبده يحكى كيف بشر تيار [الجامعة الإسلامية] بهذا الموقف الوسطى الجديد، فيقول —وهو «يترجم» لنشأته وتربيثه ومذهبه — لقد «نشأت فيقول —وهو «يترجم» لنشأته وتربيثه ومذهبه — لقد «نشأت كما نشأ كل واحد من الجمهور الأعظم من الطبقة الوسطى من

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لغيد الرحمن الكواكبي] ص ١٨٦ - ١٨٧

سكان مصر، ودخلت فيما فيه يدخلون، ثم لم ألبث، يعد قطعة من الزمن، أن سنمت الاستمرار على ما يألفون. واندفعت إلى طلب شيء مما لا يعرفون. فعثرت على ما لم يكونوا يعثرون عليه، وثاديت بأحسن مما وجدت، ودعوت إليه، وارتفع صوتى بالدعوة إلى تحرير الفكر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة، قبل ظهور الخلاف. والسرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى، واعتباره من ضمن موازين العقل البشرى التي وضعها الله لترد من شططه، وتقل من خلطه وخبطه، لتتم حكمة الله في حفظ نظام العالم الإنساني، وأنه على هذا الوجه يعد صديقًا للعلم، باعثًا على البحث في أسرار الكون. داعيًا إلى احترام الحقائق الثابتة، مطالبًا بالتعويل عليها في أدب النفس وإصلاح العمل. كل هذا أعده آمرًا واحدًا.

وقد خالفت في الدعوة إليه رأى الفنتين العظيمتين اللتين يتركب منهما جسم الأمة

- طلاب علوم الدین ومن علی شاکلتهم.
- وطلاب فنون هذا العصر، ومن هو في ناحيتهم «

ثم يتحدث الإمام محمد عبده عن موقعه في هذا التيار، الذي كان الأفغاني رائده، فيقول: «.. نعم، إنني لم أكن الإمام المتبع، ولا الرئيس المطاع، غير أني كنت روح الدعوة، وهي لا تزال بي، في كثير مما ذكرت قائمة!» ".

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة للإنام محمد عيده] ج٢ ص ٣١٨ . ٣٢٠

فنحن هنا بإزاء موقف ثالث.. وموقع ثالث.. وتبار تالث.. يتوسط بين أهل «الجمود»، وبين دعاة «التغريب»

وإذا كان هذا التياريدعو إلى «السلفية الدينية»، وإلى «فهم الدين على طريقة سلف الأمة، قبل ظهور الخلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى...». فإنه لا يتطابق، في هذا الموقف، مع نمط السلفية «البدوية»، التي وقفت عند «النص»، واتخذت من «العقل» موقفًا غير ودى.. والتي— لهذه «البداوة»— لم تتعاطف مع «التمدن» والموقف المستقبلي في الحضارة وشئون الدنيا.. فهذا التيارينتقد صراحة هذا اللون من «السلفية النصوصية»، بل ويرى أن أصحابها كانوا «أضيق عطنا [أفقا] وأحرج صدرا من المقلدين! فهم، وإن أنكروا كثيرًا من البدع، ونحوا عن الدين كثيرًا مما أضيف الوارد، والتقيد به، دون النهات إلى ما تقتضيه الأصول التي قام عليها الدين، وإليها كانت الدعوة، ولأجلها منحت النبوة، فلم عليها الدين، وإليها كانت الدعوة، ولأجلها منحت النبوة، فلم عكونوا للعلم أولياء، ولا للمدنية أحباء... «أ.

وعلى حين اتخذت «سلفية البداوة النصوصية» هذه موقفًا غير ودى من «العقل» في «الفكر الديني» انعكس على موقفها من «العلم والمدنية»، رأينا ثيار [الجامعة الإسلامية] يعلى من سلطان العقل في حقلي «الدين» و«الدنيا» جميعًا. بل لقد اعتبر «الدين» «من ضمن موازين العقل البشرى» التي وضعها الله لترد

<sup>(</sup>۱) السابق ، ج۲ ص ۲۱۶ .

من شطط هذا العقل، وتقل من خلطه وخيطه، لتتم جكمة الله في حفظ نظام العالم الإنساني... فالصلة بينهما بين «الدين» والعقل - متينة، والعروة بينهما وثقى فالدين. صديق للعلم، يحرك الانسان للبحث في اسرار الكون، ويحترم الحقائق العلمية الثابتة، ويعول عليها في الإصلاح.

وإذا كان الدين ميزانًا من موازين العقل البشرى. فإن هذا «العقل هو جوهر إنسانية الإنسان.. وأفضل القوى الإنسانية على الحقيقة".. وهو نقطة الافتراق التي ميزت الإنسان عن غيره من الحيوانات.. جعلها الله محور صلاحة وفلاحة!»"

وبينما رفضت «سلفية البداوة النمبوصية» الحكمة [الفلسفة] بل «وعلم الكلام» تحدث تيار [الجامعة الإسلامية] عن «الحكمة» باعتبارها «مقننة القوانين، وموضحة السبل، وواضعة جميع النظامات، ومعينة جميع الحدود، وشارحة حدود الفضائل والرذائل. وبالجملة، فهى : قوام الكمالات العقلية والخلقية.. فهى أشرف الصناعات! "!

وهذا المقام الرفيع الذي احتله «العقل» في نهج تيار [الجامعة الإسلامية]، لم يقف عند حدود فكر «الدنيا.. والحضارة.. والمجتمع «بل تعدي هذا الإطار إلى ميدان «الفكر الديني».. فالنظر العقلي هو السبيل الذي يصل به المسلم إلى اليقين في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٥ ص ٤٣٨ ، ٣٦ ص ٢٩٨

<sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] من ٢٥٧، ٢٥٧

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٢٦٠.

العقائد. إذ «لا يقين مع التحرج من النظر، وإنما يكون اليقين بإطلاق النظر في الأكوان، طولها وعرضها.. وحتى يصل إلى الغاية التي يطلبها بدون تقييد.. فالله يخاطب، في كتابه. الفكر والعقل والعلم. بدون قيد ولا حد.. والوقوف عند حد فهم العبارة مضر بنا، ومناف لما كتبه أسلافنا من جواهر المعقولات، التي تركنا كتبها فراشًا للأثربة وأكلة للسوس، بينما انتفعت به أمم أخرى أصبحت الآن تنعت باسم: النور!

والقرآن – وهو وحده المعجز الخارق – قد دعا الناس إلى النظر فيه بعقولهم.. فهو معجزة عرضت على العقل. وعرفته القاضى فيها. وأطلقت له حق النظر في أنحانها. ونشر ما انطوى في أثنانها.. فالإسلام لا يعتمد على شيء سوى الدليل العقلى. والفكر الإنساني الذي يجرى على نظامه الفطري. فلا يدهشك بخارق للعادة، ولا يغشى بصرك بأطوار غير معتادة، ولا يخرس لسائك بقارعة سماوية، ولا يقطع حركة فكرك يصيحة إلهية. والمرء لا يكون مؤمنًا إلا إذا عقل دينه وعرفه بنفسه حتى اقنتع به.. فمن ربى على النسليم بغير عقل، والعمل، ولو صالحاً. بغير فقه، فهو غير مؤمن، لأنه ليس القصد من الإيمان أن يذلل الإنسان للخير، كما يذلل الحيوان، بل القصد منه أن يرتقى عقله وتتزكى نفسه بالعلم بالله والعرفان في دينه، فيعمل الخير لأنه يفهم سوء عقبة أنه الخير النافع المرضى لقه، ويترك الشر لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته في دينه ودنياه!» "ا

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة للإمام سحمد عبده ] ج ٢ ص ٢٧٩ . ٢٧٩ . ٢٨١ . ج ٤ ص ٢١٤

ولقد كانت هذه العقلانية الإسلامية عاملاً من عوامل تميز تيار [الجامعة الإسلامية]، لا عن «سلفية البداوة النصوصية» وحدها، بل وعن أهل «الجمود» الذين تصوروا توحيد الله وتفرده بالخلق مستلزما لإنكار قيام المسببات على أسبابها الطبيعية، ولإنكار وجود القوانين الكونية والطبيعية الثابتة والحاكمة في الكون والمجتمعات.

كذلك كانت عقلائية هذا التيار مميزة له عن تيار «التغريب». الذي ثبني نفر من أهله مادية الغرب الفلسفية، تلك التي ظن أهلها أن التسليم بوجود السنن والقوانين الثابتة في الكون والمجتمع يستلزم نفى الألوهية والوحى والرسالات..

قبهذه «العقلانية الإسلامية» جدد تيار [الجامعة الإسلامية] نظرة الإنسان المسلم للكون، عندما أقام الموازنة والتوازن بين «التوهيد» – الألوهية – وبين «الطبائع» – السنن والقوانين والعليّة والارتباط الضروري بين الأسباب والمسببات –.. وعندما ميز بين مهام الرسل والوحي وبين «عالم العقل ونظاقه». ورأى أن «حاجة العالم الإنساني إلى الرسل هي حاجة روحية، وكل ما لامس الحس منها فالقصد فيه إلى الروح، أما تفصيل طرق المعيشة، والحذق في وجوه الكسب، وتطاول شهوات العقل إلى درك ما أعد للوصول إليه من أسرار العلم، فذلك مما لا دخل للرسالات فيه إلا من جهة العظة العامة والإرشاد إلى الاعتدال فيه كي لا يحدث رببًا في الاعتقاد ولا يصيب أحدًا من الناس بشر فيه كي لا يحدث رببًا في الاعتقاد ولا يصيب أحدًا من الناس بشر في نفسه أو عرضه أو ماله بغير حق.. فمثلاً. حقيقة البرق والرعد

والصاعقة، وأسباب حدوثها، ليست من مباحث القرآن، لأنها من علم الطبيعة [أي الخليقة]، وحوادث الجو التي في استطاعة الناس معرفتها باجتهادهم، ولا تتوقف على الوحي. وإنما تذكر الظواهر الطبيعية في الفرآن لأجل الاعتبار والاستدلال، وصرف العقل إلى البحث الذي يقوى به الفهم والدين.. لا تقريرًا للقواعد الطبيعية، ولا إلزامًا باعتقاد خاص في الخليقة!"".

فبهذه «العقلانية الإسلامية» تميز هذا التيار «السلفى - العقلانى - المستنير» عن « سلفية البداوة النصوصية».. وعن «دعاة التغريب»!

- فأنصار «سلفية البداوة النصوصية ... قد نفضوا عن العقائد والتصورات والعبادات الدينية غبار البدع والخرافات.. لكنهم وقعوا أسرى لظواهر النصوص.. ثم هم « لم يكونوا للعلم أولياء، ولا للمدنية أحباء....
- و «أهل الجمود»: «لا يتعلمون، في الأزهر، من الدين إلا بعض المسائل الفقهية وطرفًا من العقائد على نهج يبعد عن حقيقتها أكثر مما يقرب منها!.. وجل معلوماتهم: تلك الزوائد التي غرضت على الدين، ويخشى ضررها، ولا يرجى نفعها.. وأبناء الأزهر، المعروفون «بالعلماء».. أقرب للتأثر بالأوهام والانقياد إلى الوساوس من العامة، وأسرع إلى مشايعتها منهمً! فبقاؤهم قيما هم عليه مما يؤخر الرعية!»"ا.. كما يقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده..

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج٢ ص ٤٣٠، ٤٣٠ ء ، ج١ ض ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢ ص ١١٢ - ١١١

■ أما «دعاة التخريب» سواء منهم من درس في عواصم الغرب، فاندهش بحضارته، وأصبح داعية لتقليدها، أو من تعلم منهم في المؤسسات التعليمية التي أقامها محمد على بمصر، أو العثمانيون بتركيا، فإن نهجهم ليس كافلاً لاستقلال الأمة حضاريًا. بل لقد أصبح هؤلاء بمثابة السبل والقنوات التي يتسلل منها العدو إلى عقل الأمة ووجدانها كي يثبت في وطنها الأقدام ويحكم حول عنقها الأغلال؛

والأفغاني يتحدث عن هذا الغريق فيقول: «لقد شيد العثمانيون عداً من المدارس على النمط الجديد، ويعثوا بطوائف من شبانهم إلى البلاد الغربية ليحملوا إليهم ما يحتاجون من العلوم والمعارف والأداب. وكل ما يسمونه «تمدنًا». وهو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني!.. فهل انتفع المصريون والعثمانيون بما قدموا لأنفسهم من ذلك، وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة نعم، ربما وجد بينهم أفراد يتشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية [القومية] وما شاكلها. وسموا أنفسهم زعماء الحرية. والمناكل والملابس والفرش والأنية، وسائر الماعون، وتنافسوا في نطبيقها على أجود ما يكون منه في العمالك الأجنبية. وعدوها من مفاخرهم.. فنقوا بذلك ثروة بلادهم الى غير بلادهم!. وأماتوا ويحط بشأنها: لقد علمتنا النجارب أن المقدين من كل أمة.

المنتخلين أطوار غيرها، يكونون فيها منافذ لمعترى الاعداء ليها.. وطلائع لجيوش الغالبين وارباب الغارات. يمهدون لهم السبيل، ويفتحون الأبواب، ثم يثبنون اقدامهم! «"

فكما أنّ النهضة يعوقها «الحمود» عند فكربة عصر التراجه الحضاري وتخلف التمدن الإسلامي... فإن «التغريب» يفقدها استقلالها، ويلبس الأمة غير ثبابها، ويجردها من إمكاناتها وعوامل قوتها، ويبدد طاقاتها فيما يفيد غدوها، فيزيد ضعفها في مواجهة التحديات. كل ذلك على وهم أن تصبح جزءا من حضارة الغزاة.. والطريقان - «الجمود» و«التغريب» - كلاهما مرفوضان من تيار [الجامعة الإسلامية]. الذي يستعبن علم النهضة بـ«الأضالة» ويـ«التجديد والتطور».. فلا نقف خيث وقف «سلف» العصر «العملوكي – العَيْماني».. ولا نبدأ من حيث انتهج الأوربيون.. ذلك «أن الظهور في مظهر القوة. لدفع الكوارث انما يلزم له النمسك ببعض الأصول التي كان عليها آباء الشرقيين وأسلافهم.. ولا ضرورة، في إيجاد المنعة، إلى اجتماع الوسائط وسلوك المسالك التي جمعها وسلكها يعض الرول الغريبة الأخرى، ولا ملجئ للشرقي في بدايته أن يقف موقف الأوربي في نهايته، بل ليس له أن يطلب ذلك. وفيما مضى أصدق شاهد على أن من طلبه فقد أوقر نفسه، وأمنه وقرَّا" أعجزها وأعوزها!. "

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لحمال الدين الأفغاني] ص ١٩٥ – ١٩٧

<sup>(</sup>Y) أي أعجزها، وأذلها، وصدعها

<sup>(</sup>٣) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأنغاني] ص ٥٣٣

ففى «الجمود».. وفى «التغريب»، كليهما: «جدع لأنف الأمة، يشوه وجهها، ويحط بشأنها».. ويفقدها الاستقلال الحضاري!

\* 第 \*

وإنّا كانت «السلطة السياسية»، الممثلة في رأس الدولة [الخليفة - الإمام] وفي مؤسسات «الدولة»، قد اكتسبت، في العصر العثماني، «قداسة دينية»، غريبة عن روح الإسلام، وهي قداسة ادعاها السلاطين العثمانيون، وباركها فقهاء هولاء السلاطين من أهل «الجمود».. ثم جاء دعاة «التغريب» ليرفضوها بـ «العلمانية» الغربية التي «تفصل» الدين عن الدولة، على النحو الذي صنعته أوربا في عصر نهضتها وإحيائها وتنويرها.. فإن تيار [الجامعة الإسلامية] قد سعى إلى تجديد نظرة المسلم إلى المجتمع والدولة، برفض «وحدة» السلطتين - الدينية والزمنية - وأيضًا برفض «فصلهما»، وذلك عندما «ميز» بينهما، وأبصر علاقاتهما، التي لا ترقى إلى درجة «الوحدة»، ولا تتدنى إلى حد «الانفصال»!.. وقال بتأسيس الشهضة على الدين، مع تجريد مؤسسات «الدولة»من «الصيغة الدينية».. فالدولة إسلامية.. وكذلك المجتمع، والحضارة.. لكن السلطة في هذه الدولة «مدنية »؛ لأن مصدر السلطات في المجتمع هو الأمة. والحاكم تانب عنها، ومسنول أمامها، وخادم لها، ومنفذ لقوانينها المدنية، والمحكومة بأطر الشريعة الإلهية في ذات الوقت— وليس هذا الحاكم ظلاً لله ولا سيفًا مسلطًا على رقاب عباد الله!

فهذه الشتون «الدنيونة»: «يشرية»، وليست «الهمة»، ومصدرها العقل الإنساني والتجرية الإنسانية- المحكومان بأطر مقاصد الشريعة، وليس مصدرها الرسالة والرسل والأنبياء.. وكما يقول الإمام محمد عبده فإن كل «ما يمكن للانسان أن يصل إليه بنفسه، لا يطال الأنبياء ببيانه، ومطالبتهم به جهل بوظيفتهم، وإهمال للمواهب والقوى التي وهبه الله إياها ليصل بها إلى ذلك.. ولقد أرشدنا نبينا ﷺ إلى وجوب استقلالنا دونه في مسائل دنيانا في واقعة تأبير النخل، إذ قال: «أنتم أعلم بأمور دنياكم» "أ.. والإسلام لا يرضي، فضلا عن أن يسعى لمثل ما كانت عليه أوربا الكاثوليكية في عصورها الوسطى والمظلمة عندما «كانت السلطة الحقيقية مدنية سياسية دينية في نظام واحد، لا فصل فيه بين السلطتين. فهذا الضرب من النظام هو الذي يعمل البابوات وعمالهم من رجال «الكثلكة» على إرجاعه، لأنه أصل من أصول الديانة المسيحية عندهم، وإن كان ينكر وحدة السلطة الدينية والمدنية من لا يدين بدينهم.. فليس في الإسلام ما يسمى عند قوم بالسلطة الدينية بوجه من الوجوه.. وضالون من يرمون الإسلام بأنه يحتم قرن السلطتين في شخص واحد. ليس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة، والدعوة إلى الخير، والتنفير عن الشر، وهي سلطة خولها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم. كما خولها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم. وللذين يقولون إن لم يكن

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة للإمام مجمد عبده] ج ف ص ٢٨٦ - ٤٨٧ .

الخليفة ذلك السلطان الديني. أفلا يكون للقاضي و للمفتى أو شيخ الإسلام أقول إن الإسلام لم يجعل لهؤلاء أدنى سلطة على العقائد وتقرير الأحكام، وكل سلطة تناولها واحد من هؤلاء فهى سلطة مدنية! ذلك أن أصلا من أصول الإسلام – وما أجله من أصل – قلب السلطة الدينية، والإتيان عليها من أساسها لقد هدم الإسلام بناء تلك السلطة، ومحا أثرها. حتى لم يبق لها عند الجمهور من أهله اسم ولا رسم الله عند الجمهور من أهله اسم ولا رسم الله الكلام محمد عبدد.

فلا «كهائة» أهل «الجمود» ومسلطتهم الديبنية».. ولا «علمانية» دعاة «التغريب» وفصلهم الدين عن الدولة والمجتمع.. وإنما «التمييز» بين الدين والدولة، بتأسيس النهضة على الإسلام، وتقرير «مدنية» السلطة السياسية في المجتمع، بجعل الأمة مصدر السلطات والسلطان!

等 多

ولقد كانت «القداسة الدينية» لرأس السلطة السياسية في المجتمع تثمر – ضمن ما تثمر – ثكريس الاستبداد السياسي، بل وإضفاء بعض من هذه «القداسة» عليه! فجاء فكر تبار [الجامعة الإسلامية] عن «مدنية» السلطة في الدولة الإسلامية ليفسح المجال في فكر هذا التيار للحديث عن «الشوري»، كفلسفة للنظام السياسي الإسلامي، ولتسليط الضوء، بل والسهام على «الاستبداد السياسي» كعدو أول لنهضة العرب والمسلمين. فالكواكبي، الذي ينفى أن يكون في الإسلام سلطة دينية أو نفوذ

<sup>(</sup>١) المعدر السابق. ٢٦ ص ١٧٥ . ٢٨١ - ٢٨٨ - ٨٨

ديني في غير مسائل إقامة شعائر الدين" يقرر أن حكومة دولة الخلافة الراشدة كأنت ومؤسسة على أصول الإدارة الديمقراطية، أي العمومية ... وأن سبب انحطاط المسلمين «هو تحول نوع السياسة من نيابية اشتراكية، أي ديمقراطية تمامًا، إلى سلطة شيه مطلقة..." .. وهو يرفض رأى أهل «الجمود» الزاعمين بأن سبب الفتور والانحطاط الذي طرأ على المسلمين هو «التهاون في أمور الدين»، ويقول: «.. والأمر الغريب أن كل الأمم المنحطة، من جميع الأديان، تحصر بلية انحطاطها السياسي في ثهاونها بأمور دينها، ولا ترجو تحسين حالتها الاجتماعية إلا بالتمسك بعروة دينها تمسكا مكيئا، ويريدون بالدين العبادة!. ولنعم الاعتقاد لو كان يفيد شيئًا، ولكنه لا يفيد أبدًا.. ذلك أن الدين بذر حيد لا شبهة فيه، فإذا صادف مغرسًا طيبًا ثبت ونما. وإن صادف أرضًا قاحلة مات وفات، أو أرضًا مغراقا هاف ولم يثمر. وجا أرض الدين؟! أرض الدين هي تلك الأمة التي أعمى الاستبداد بصرها ويصيرتها، وأفسد أخلاقها ودينها، حتى صارت لا تعرف للدين معنى غير العبادة والنسك، اللذين تكون زيادتهما عن حدهما المشروع أضر على الأمة من نقصهما، كما هو مشاهد في المتنسكين؟! ».. ثم يتحدث الكواكبي عن القوى التي تمكن للاستبداد السياسي في المجتمع، فيعدد: «قوة الأرهاب، وقوة الحند- لا سيما إذا كان الحد غريب الحنس -

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاطة العبد الزحمن الكواكبي] ص ١٤٨

<sup>(</sup>٢) العصدر السابق . ص ٢٥٧ – ١٤٧ – ٢٥٠

وقوة المال، وقوة الألفة على القسوة، وقوةرجال الدين، وقوة أهل الثروات، وقوة الأنصار من الأجانب!»".

- ففى «الدين»: سلفية مجددة، تتخذ من «العقل» أداة وحكماً وسلطاناً.
- وفى «الدنيا» مشروع حضارى مستقل، يبرأ من «كهانة»
   أهل «الجمود» «وسلطتهم الدينية» ومن «علمانية» دعاة «التقريب» وقصلهم الدولة عن الدين.

ويتبنى: تأسيس النهضة على الإسلام، وجعله حافزًا للإنسان كى يطلب سعادته من «كل الأبواب»، شريطة أن يبقى للحضارة العربية الإسلامية طابعها الوسطى المتوازن، الذي مثل روح هذه الحضارة في عصرها الذهبي.

■ وفى «الدولة»: يتبنى هذا التيار «مدنية» السلطة، بما تعنيه وبما يترتب عليها من تأسيس الحكم على «الشورى»، وتنقية الفكر السياسي الإسلامي من الشبهات التي تيرر الاستبداد!

## العروبة المتميزة في المحيط الإسلامي،

بعض الناس لا يستسيغون القول بأن لتيار [الجامعة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ١٨٧ ، ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأقفائي] ص ٤٧٣

الإسلامية] موقفًا «قوميًّا عربيًّا»، أبصر تميز العرب، قوميًّا، في المحيط! المحيط الإسلامي، بل وعقد لهم لواء القيادة في هذا المحيط! لا يستسيغون هذا القول، ويتساءلون، منكرين ومستنكرين: أنَّى يوجد للفكر القومي مكان عند دعاة الجامعة الإسلامية؟! ألا يدخل ذلك في باب الجمع بين المتناقضات؟!

لكننا نقول: إن هذا الرأي لا يعدو أن يكون ثمرة من ثمرات النظرة السطحية للأمور، النابعة من الكسل العقلى، الذي يمنع هولاء من فقه الفكر والمواقف التي بلورها تيار [الجامعة الإسلامية] حول هذا الموضوع..

فالأفغانى الذي قال: «لقد علمنا، وعلم العقلاء أجمعون أن المسلمين لا يعرفون لهم جنسية [أي قومية] إلا في دينهم واعتقادهم «سوالذي دعا المسلمين قاطبة إلى الاعتصام «بحبال الرابطة الدينية التي هي أحكم رابطة اجتمع فيها التركي بالعربي، والفارسي بالهندي، والمصرى بالمغربي، وقامت لهم مقام الرابطة النسبية ... «"، هو ذاته الذي يقول: «إنه لا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغنها والأمة العربية هي عرب قبل كل دين ومذهب وهذا الأمر من الوضوح والظهور للعيان بما لا يحتاج معه إلى دليل أو برهان ... «".

وفى الوقت الذى مارس فيه الأفغاني الدعوة لقيام رابطة [للجامعة الإسلامية] بقيادة السلطان العثماني عبد الحميد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٢٠٧ . ٢١٠

<sup>(</sup>٢) النصدر السابق، ص ٢٣٧

الثانى (١٢٥٨ – ١٣٣٦هـ = ١٨٤٢ – ١٩٨٨م] لتجمع عالم الإسلام ضد التدخل الاستعمارى الأوربى، كان صوته يعلو بنقد الدولة العثمانية لرفضها الاستعراب، وتحويل الترك، بواسطة اللغة والحضارة، إلى «جزء من الأمة العربية»!.. فكتب عن هذا «الخطأ العثمانى القاتل» بقول: «لقد أهمل الأتراك أمزا عظيفا. وهو انخاذ اللسان العربي لسانًا للدولة.. والسعى لتعريب الأتراك.. وإنما فعلت العكس، إذ فكرت بتتريك العرب، وما أسفهها سياسة وأسقمه من رأى؟! فكيف يعقل تتريك العرب، وقد ثبارت الأعاجم في الاستعراب وتسابقت، وكان اللسان العربي لغير المسلمين، ولم يزل، من أعز الجامعات وأكبر المفاخر؟! إنها لو تعريت لانتفت من بين الأمتين النعرة القومية، وزال داعى النفور والانقسام، وصاروا أمة عربية..» أأ واحدة!

ومحمد عبده، وهو المهندس الأعظم لمدرسة التجديد الإسلامي، وروح نيار [الجامعة الإسلامية] هو القائل عن الإسلام، عندما كانت السلطة والدولة في أهله عربية «كان الإسلام عربيًا، ثم لحقه العلم فصار عربيًا، بعد أن كان يونانيًا «"!

لكن. هل هي «المتناقضات» التي يستحيل اتساقها؟!.. وإذا لم يكن الأمر كذلك، فكيف يستقيم الحديث عن أن المسلمين «لا جنسية لهم إلا في دينهم واعتقادهم» الديني، مع الحديث عن أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ص ٢٢٤ ، ٢٣٦. ٢٣٧

<sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج٦ ص ٢١٧

«الأمة العربية هي عرب، قبل كل دين وعذهب»، والدعوة إلى تعرب الترك، ليصبحوا جزءًا من «الأمة العربية» بل والحديث عن «الإسلام دينًا عربيًا»؟!

إنها ليست «متناقضات».. بل هى الفكر العتسق، الذي وازن به تيار [الجامعة الإسلامية] بين «الخصوصية القومية للعرب»، كأمة، بالمعنى القومى، فى محيط إسلامي ضم أمنا تديث بالإسلام الدين، وبين «عموم» الرابطة والجامعة الاعتقادية والملية التي جمعت كل من تدين بهذا الدين. وفي هذه الموازنة تكمن عبقرية هذا التيار في هذا الميدان!

فبين «الأقوام المسلمين» رابطة مؤسسة على عقائد الإسلام، ومتمثلة في آدابه. وهي بالنسبة لهم جميعًا بمثابة «الجنسية الإسلامية»... لكن هذه الشعوب الإسلامية تسكن أقاليم متحدة، وتنتمى إلى قوميات تميزها لغات مختلفة، الأمر الذي أثمر تمايزًا في العوائد والأخلاق.. «وتحت هذه المؤثرات - الإقليم، واللغة، والأخلاق، والعوائد، كما يقول الأفغاذي - تحصل للأقوام ميزة، وتتأصل فيهم محبة البقاء على مألوفهم، والذود عنه، واعتبار من خالفه أنه ليس منهم، بل هو غيرهم بمعنى الغيرية المطلقة!»".

وهذه «الغيرية» القومية، التي تمثل واقعًا قائمًا في المحيط الإسلامي، الذي تجمعه رابطة الإسلام، هي الذي جعلت الأفغاني ينبه على أن مطلب تيار [الجامعة الإسلامية] لا يرقى «للوحدة السياسية» للأمم الإسلامية، «فإن هذا ربعا كان عسيرا، ولكثي

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني]. ص ٨٠٤٢٧ . . .

أرجو أن يكون سلطان جميعهم القرآن، ووجهة وحدتهم الدين، وكل ذى ملك على ملكه، يسعى بجهده لحفظ الآخر ما استطاع، فإن حياته بحياته، ويقاءه ببقائه!..."...

فهى رابطة «التضامن الإسلامى والنصرة الإسلامية». تشد الأمم الإسلامية، التى تقوم وحدة كل منها، سياسيًا، وتتأسس على رابطتها القومية التى تميزها فى المحيط الإسلامى الأكبر والأوسع.. فهنا «أمة» إسلامية، و«جنسية» [قومية] إسلامية، قوامها رابطة الملة والاعتقاد.. وفى محيطها تتميز وتتمايز «أمم» و«قوميات» بالمعنى القومى الأخص، تتأسس على السمات القومية المتميزة فى إطار المحيط الإسلامى الكبير..

وعند ابن باديس - وهو إمام الجناح المغربي لتيار [الجامعة الإسلامية] - نجد وضوحًا كاملاً في تصوير العلاقة بين «الأمة العربية»، المتميزة قوميًا، وبين «الأمم الإسلامية» غير العربية.. فالعرب أمة في القومية.. وفي السياسة.. والوحدة السياسية، بمعنى وحدة الدولة أمر وارد، بل واجب بين من يتمتعون منهم بالاستقلال عن مناطق نفوذ الاستعمار وسيطرته.. أما الأمم التي تجمعها رابطة الملة والاعتقاد الديني، دون رابطة العروية القومية، فإن رابطة الدين تثمر لها وحدة في النواحي الأدبية والاجتماعية ون السياسية - ومن ثم دون الدولة الواحدة.. وبعبارة ابن باديس: فنحن إذا قلنا العرب، فإننا نعني هذه الأمة الممتدة من المحيط الهندي شرقًا إلى المحيط الأطلانطيقي غربًا. والتي تنطق المحيط المحيط المعندي شرقًا إلى المحيط الأطلانطيقي غربًا. والتي تنطق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٤٥

بالعربية، وتفكر بها، وتتغذى من تاريخها، وتحمل مقدارًا عظيمًا من دمها، وقد صهرتها القرون فى بوتقة التاريخ حتى أصبحت أمة واحدة. هذه الأمة تربط بينها – زيادة على رابطة اللغة – رابطة الجنس، ورابطة التاريخ، ورابطة الألم، ورابطة الآمل. فالوحدة القومية والأدبية متحققة بينها لا مصالة.. وبين الشعوب العربية المستقلة تمكن الوحدة السياسية، بل وتجب.. أما المسلمون الذين تتوزعهم عدة قوميات، فإن علاقتهم شاملة تاحبتين.

- ناحية سياسية دولية.
- وناحية أدبية اجتماعية..

فأما الناحية السياسية الدولية، فهذه من شأن أممهم المستقلة، وأما الناحية الأدبية الاجتماعية فهى التى يجب أن تهثم بها كل الأمم الإسلامية.. إنها مهمة جماعة المسلمين، وهم أهل العلم والخبرة الذين ينظرون في مصالح المسلمين الدينية والأدبية..."".

هكذا وضحت الرؤية، وتحددت العلاقات، والتصورات.

ولقد برئ تيار [الجامعة الإسلامية] من شبهة تأسيس التمايز القومى للأمة العربية في المحيط الإسلامي على أسس عرقية أو عنصرية.. فالعروية -عند أعلام هذا التيار- مؤسسة على ثمرات التميز في اللغة، والإقليم، والعادات والتقاليد.. وعندهم أن اللغة «لها آداب، ومن هذه الآداب تحصل ملكة الأخلاق، وعلى حفظها

<sup>(</sup>۱) [كتاب آثار ابن باديس] ج٣ ص ٣٩٨. ٢٢٩. ٤١١. جمعها ونشرها الدكتور عمار طالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨م

تتكون العصبية! ... وللغة «تأثير - معنوى - علاوة على التأثير المادى - يجعلها من أكبر الجوامع التي تجمع الشتات، وتنزل من الأمة منزلة أكبر المفاخر »، حتى لتصبح طوق النجاة للأمة، تجمع شملها القومى إذا غالتها وحاولت اغتبال وحدتها الثجزئة المفروضة على وطنها القومى من قبل الغزاة! «فكم رأينا دولا اغتصب ملكها الغير، فحافظت على لسانها [لغتها] محكومة، وترقيت الفرص، ونهضت بعد دهر، فردت ملكها، وجمعت من ينطق بلسانها إليها، والعامل في ذلك إنما هو اللسان قبل سواد، ولو فقدوا لسانهم لفقدوا تاريخهم، ونسوا مجدهم، وظلوا في الاستعباد إلى ما شاء التها..»".

وأعلام هذا التيار يؤصلون «المعيار اللغوى للعروبة» بحديث الرسول. يُغْيَرُ الذي يقول فيه «أيها الناس، إنَ الرب واحد، والأب واحد. كلكم لآدم، وآدم من تراب. وليست العربية بأحدكم من أب ولا أم، وإنما هي اللسان، فمن تكلم بالعربية فهو عربي "".

وهم لا يقفون، فقط، عند تقرير حقيقة تميز العرب قوميًا في المحيط الإسلامي، بل ويتبنون الدعوة إلى دور قائد للأمة العربية في هذا المحيط

■ قالأفغاني قد دعا إلى تعرب الترك، ليصبحوا جِزَءًا من «الأمة العربية» الواحدة!

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكامِلة لجِمال الدين الأفعاني] مِن ٢٢٤، ٢٢٤

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عساكر، يسنده، عن مالك الزهرى، عن ابي سلمة بن غبد الرحمن- [تاريخ المندق]

■ والإمام محمد عبده رأى أن عظمة هذه الأمة قد تحققت عندما «كان الإسلام عربيا». فلما تغلب الجند غير العرب «من الترك والديلم وغيرهم» على الخلافة العربية، «مناك استعجم الإسلام وانقلب أعجميًا» فكان الانحطاط!".

■ والكواكبي - وهو إمام الجناح المشرقي لتيار [الجامعة الإسلامية] - يعقد للعرب لواء القيادة في تجديد عالم الإسلام والمشرق فيقول: إن «العرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية، بل الكلمة الشرقية.. وهم أنسب الأقوام لأن يكونوا مرجعًا في الدين وقدوة للمسلمين، حيث كان بقية الأمم قد اتبعوا هديهم ابتداء، فلا يأنفوا عن اتباعهم أخيرًا..."....

■ وابن باديس يرى أن «العرب قد رُشحوا لهداية الأمة، وأن الأمم التى تدين بالإسلام وثقبل هدايته ستتكلم بلسان من يتكلم لغتها، ويهتدون متلها بهدى الإسلام.... فالعروة وثقى بين الإسلام والعروبة.. ونمو الإسلام يعنى نمو الأمة العربية.. ولذلك فإن رسول الإسلام، ويهيه، كان «رسول الإنسانية.. ورجل القومية العربية، والأمة العربية في أن واحد.. نهتدى بهديه، ونخدم القومية العربية خدمته، ونوجهها توجيهه، ونحيا لها، ونموت عليها.. » كما يقول ابن باديس."..

هكذا تميز موقف تيار [الجامعة الإسلامية] من قضية العروبة وتميز العرب قوميًّا، ومن علاقة هذا الكران القومي

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج٢ ص ٢١٨ . ٢١٧

<sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي] من ٢٥٨

<sup>(</sup>٣) [كتاب آثار ابن باديس] ج٤ ص١٧ – ١٩ – ٢١ –

العربي بالمحيط الإسلامي. فأعلام هذا التيار لم يقفوا عند العروية. رافضين روابط الملة والاعتقاد الديني – كما صنع القوميون العلمانيون» –.. ولم ينحازوا إلى الرابطة الإسلامية. راعمين تناقضها مع التمايز القومي، الذي هو أخص منها – كما صنع قريق من العاملين في الحقل الإسلامي –.. وإنما وازنوا بين الرابطتين، ودعوا إلى دور قائد للأمة العربية في المحيط الإسلامي، سواء في تجديد الدين أو في النهضة التي تجدد للعرب والمسلمين دنياهم، وتعيد لهم استقلالهم الحضاري الذي ميزهم تاريخيًا عن أمم وحضارات أخرى..

## حضارة جديدة.. ومتميزة،

لقد أبصر تيار الجامعة الإسلامية الهدف الاستعمارى الأوربى القديم.. ذلك الهدف الذي تجلى في كل موجات الغزو التي تعرض لها وطن العروبة خلال هذا الصراع التياريخي الطويل.. فالغرب بريد أن بحرز النصر على الجبهة الحضارية، باحتواء الغرب حضاريًا، حتى يختم دورات هذا الصراع بانتصار حاسم ونهاني. ومن ثم فهو –وقد عاد مسلحا هذه المرة بالثورة الصناعية وثمارها العديدة من أدوات القوة المتنوعة. وبالحضارة الأوربية المتألقة والمنفردة على خريطة الكوكب الذي يسكنه الإنسان – بريد ألا تظل حضارته هذه حضارة جاليته الأوربية ومستوطنيه فقط في مستعمراته العربية والإسلامية، وذلك كي لا تتكرر قصته القديمة يوم زالت حضارته بزوال الدولة الاستعمارية القديمة. إغريقية.. وبطلمية..

وبيزنطية. وسواء كانت السبل هي القهر بالمسخ القومي والسحق للهوية الحضارية، كما حاول الفرنسيون بالجزائر. أو بالإغراء كما صنعوا هم من خلال مدارس التبشير بغيرها. وكما صنع الإنجليز في مستعمراتهم، فإن الهدف واحد ومحدد. وهدو أن ينسلخ المعرب والمسلمون عن هويتهم الحضارية المتميزة. فيصبحون غربًا، وتتم عملية الاحتواء التي تكرس النصر للغرب في هذا الصراع الحضاري الطويل. وفي حديث الكاتب والسياسي الاستعماري الفرنسي «جابرييل هانوتو» عن هذا الصراع الحضارة الأورسية، التي يسميها ملائرية المسيحية»، وبين الحضارة الأورسية، التي يسميها التي تشد العرب – كما يقول – إلى «الماضي الأسيوي»، يتجلي فرخ المستعمرين بما لاح لهم من نجاح هذا المخطط «التغريبي» في بعض أقطار الشمال الإفريقي – تونس – وهو النجاح في بعض أقطار الشمال الإفريقي – تونس – وهو النجاح التغريبي الذي تحدث عنه هانوتو بقوله: «يوجد الآن بلد وأرض تنفات شيئًا فشيئًا من مكة ومن الماضي الأسيوي»؟!"!.

وحتى لا يتحقق للاستعمار هذا الهدف الكبير، القديم والجديد، كانت دعوة تيار الجامعة الإسلامية إلى تجديد الحضارة العربية والإسلامية، تجديدها وليس التخلى غنها، ولا استبدالها.. ففي الوقت الذي تصدى فيه هذا التيار للتحديات التي مثلت قيود العصور الوسطى على حركة الأمة ويقظتها ونهضتها وتتصدى للغزوة الاستعمارية الأوربية، كاحتلال عسكرى ونهب اقتصادى،

<sup>(</sup>١) [الإسلام والرد على منتقربه] - عجموعة أبحات - من٧٧ طبعة القاهرة سنة١٩٢٨م.

تصدى كذلك لدعاة إحلال حضارة الغرب محل حضارتنا العربية الإسلامية، التبى لم تكن صبورتها التي تقدمها المؤسسات التقليدية يومئذ تغرى بالاستلهام أو تبعث على الاحترام!..

ولقد انطلق هذا التيار في دعوته لتجديد حضارتنا المتميزة من عدة منطلقات يجمعها ويربطها خيط واحد.

۱ – فنحن أمة عريقة، ولحضارتنا مزاج متميز وطابع خاص.. وتسمينًا هذه الحضارة بالموقف المتوازن والموازن بين المتناقضات، وتعتيلها «للضمير» في مواجهة حضارات تميل عادة إلى طرف واحد من طرفي الظاهرة يعطى حضارتنا هذه مزية، ويعصمها من مخاطر وأخطار يشكو منها الآخرون.

٢ إن للمزاج الحضاري المتميز علاقة عضوية بتكوين الأمة، ومقومات هذا التكوين، وإذا كانت الأمة -كما هو حال أمتنا- ذات عراقة حضارية وتراث غني ودور بارز في تاريخ الإنسانية وصراعاتها الحضارية، فليس من السهل تجريدها من ثوبها الحضاري الخاص، والقذف بها تحت عباءة الأخرين!..

بل قد يستحيل ذلك حتى لو أراد نفر من بنيها، مخلصين كانوا أم مخادعين!.. وبعبارات ابن باديس عن «الغيرية الحصارية» – أى التميز للجزائر عن فرنسا– «إن هذه الآمة الجزائرية ليست هى فرنسا، ولا تستطيع أن تصير فرنسا ولو أرادت...!!

٣- إن الدعوة إلى «حضارة عربية إسلامية متميزة» لا يعنى تقديس الماضى، ولا العودة إليه كى نعيش فى قوالبه، بل ولا الأخذ بجميع أصوله. وإنما الذى تعنيه هذه الدعوة هو الأخذ

«بالشوايث» من «الأصول»، التي تمثل القسمات المعيزة للشخصية الحضارية العربية الإسلامية. وهذه الأصول التي تحمل صلاحيات العطاء المعاصراء وتمثل قوة دفع وطاقة تحريك للأمة نحو التقدم، إنما تمثل بما لها من قداسة في نفوس الأمة مناخًا ملائمًا يسرع بحركة الأمة كي تنخرط في عملية التجديد واليقظة والتطور، على عكس حالها إذا ما دعيت إلى نعط جديد وغريب ليس لأصوله في ضميرها قداسة واحترام. ففارق بين أن تقتنع صفوة مستنيرة بنمط حضاري معين، فتنخرط في العمل لسيادته وتسويده. وبين أن تدخل الأمة عصر تجديد حضارتها الخاصة، الممثلة لذاتيتها، والمجسدة لخصوصيتها القومية. مسوقة إلى ذلك بقيم وأفكار ومواريث لها في نفوسها وضمائرها هالات المقدسات. فنطاق «التحديث»، في الحالة الأولى محدود، ومن السهل حصاره واقتلاعه- علاوة على انتفاء علاءمته وحدواه - أما في الحالة الثانية، فإن السعى في «التجديد» سيكون سريعًا وحثيثًا، ونطأق انتشاره سيكون عامًا وشاملًا، واقتلاع الأعداء لأشاره سيكون مستحيلاً.. وذلك فضلاً عن جدواه النابعة من علاءمته للأمة التي تنهض بهذا «التجديد».

إذن. فالمطلوب هو البدء من بعض أصول الماضي - أي والثوابت و الصالحة والتي تمثّل «الروح الحضارية» للأمة. والضامئة لها استضرارية مسيرتها الحضارية. وبعبارة الأفغاني - في المنهاج الذي تحدد له [العروة الوثقي]. «فإن

الظهور في مظهر القوة، لدفع الكوارث، إنما يلزم له التمسك ببعض الأصول التي كان عليها آباء الشرقيين وأسلافهم".

وهذه «الأصول - الثوابت، - كما يقول محمد عبده- هي التي ستجعل الأرض، إنسانيًا وفكريًا، ممهدة للإصلاح والتجديد والنهضة.. فالنباس سيصغون «للمؤذن»، ويلبون نداءه، لأنه يؤذن فيهم من داخل سور مدينتهم، وبلغتهم، وبما هو مألوف لهم.. وليس من خارج السور، برطانة الأعاجم والفواجات!.. وعندما يكون الأمر «تجديدًا» للأصول الثوابت فستكون لدعوته في قلوب الأمة وعقولها قواعد ومقدمات تعين على انخراط الأمة في مشروعها القومي النهضوي، تشدها إليه «العوامل الطبيعية للانتماء... وبعبارة محمد عبده: «فهذه سبيل لمريد الإصلاح في المسلمين لا مندوحة عنها. فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين بحوجه إلى إنشاء بناء جديد، ليس عنده من مواده شيء، ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحذا وإذا كأن الدين كافلأ بتهذيب الأخلاق وصلاح الأعمال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها. ولأهله من الثقة فيه ما بيناه، وهو حاضر لديهم والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إلمام لهم به، فلم العدول عنه إلى غيره؟!..ه".

والتمسك بالأصول الثوابت، والروح الحضاري للأمة العربية الإسلامية لا يعنى - في رأى أعلام هذا التيار- الرجوع للعيش

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ٣٣٥

<sup>(</sup>٢) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده] ج٢ ص ٢٣١.

فى الماضى، فلقد عابوا على «السلفية النصوصية» – كما سبقت إشارتنا – موقفها غير الودى من العقل والتمدن والتحضر – وهو لا يعنى الاكتفاء بالتراث الدينى وعلوم الشرع فى النهضة والإصلاح، ولا العزلة الرافضة للشفاعل الحضارى.. ذلك أن الإصلاح الدينى شيء، والإصلاح المدنى والتجدد الحضارى شيء أخر، يتمايزان، مع الارتباط والاتصال.. والاستعانة بالدين فى تحريك الأمة إلى التجدد الحضارى، مستعينة بمنابعه النقية، لا يعنى أن التجدد الحضارى هو ذات الإصلاح الدينى.. وبعبارة محمد عبده: «.. لو رزق الله المسلمين حاكمًا يعرف دينه ويأخذهم بأحكامه، لرأيتهم قد نهضوا، والقرآن الكريم فى إحدى البدين، وما قرر الأولون وما اكتشف الأخرون فى اليد الأخرى، ذلك لأخرتهم، وهذا لدنياهم، ولساروا يزاحمون الأوربيين فيزحمونهم..."؟

فالعلاقات لا تعنى طمس التمايز والفروق، أو تحويل الوسائل إلى غايات!

3- وكما رفض تيار الجامعة الإسلامية «سلفية الجمود. عند فكرية العصور المملوكية العثمانية.. كذلك رفض طريق «التغريب» الذي مثل أصحابه «السلفية الغربية»! التي انبهر تيارها بالغرب، فدعا إلى أن نبدأ من حيث انتهى الغرب، وأن نسلك نفس الوسائل والوسائط التي سلكها الغرب إلى ذات الغايات والأهداف الذي استهدفها.. رفض هذا التيار سبيل التغريب، لمنافاته حقيقة «التمايز الحضاري» لأمتنا عن الحضارة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٥١ ، ٢٥٢ .

الغربية.. وكتب الأفغاني في منهاج إالعروة الوثقي إيقول: «انه لا ضمورة، في إينجاد المنعة، إلى اجتماع الموسائدة وسلول العسائلة التي جمعها وسلكها بعض الدول الغربية الاحرى ولا ملجىء للشرقي في بدايته أن يقف موقف الأوربي في شهايت، بل لبس نه أن يطلب ذلك، وفيما مضى أصدق شاهد على أن من طلبه فقد أوقر نفسه وأمنه وقرا أعجزها وأعوزها!..»".

والأفغاني يرى في هولاء «المتغربين»، الذين افتقدوا الثقة بالذات والأصالة والأمل في بناء الحضارة المتميزة، حتى لقد استحكمت منهم «عقدة الأوربي»!. يرى فيهم خطرا يهشح لملاستعمار في حياتنا الثغرات، فيقول: «إن أشد وطأة على الشرق، وأدعى إلى تهجم أولى المطامع من الغربيين، وتذليل الصعاب لهم، وتثبيت أقدامهم، هم أولئك الناشئة، الذين بمجرد تعلمهم لغة القوم والتأدب بأسقل أدابهم، يعتقدون أن كل الكمالات إنما هي فيما تعلموه من اللسان، على بسائطه، وذبيما رأوه من بهرج مظاهر الحالات، وقراءة سير وسير من قطع مراحل من الغربيين في سبيل الأخذ في ترقية أمته، بدون أن يسبروا من ذلك غورًا، أو يفهموا لتدرجهم معنى. ويعتقد الناشيء الشرقي أن كل الرذائل ودواعي الحطة ومقاومات التقدم إنما هي في قومه، فيجري مع تيار غريب من امتهان كل عادة شرقية، ومن كل مشروع وطني تتصدى له فئة من قومه أو أهل بلده، ويأنف من مشروع وطني تتصدى له فئة من قومه أو أهل بلده، ويأنف من أي عمل ما لم يشارك فيه الأجنبي!.»".

<sup>(</sup>١) [ الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ٥٣٣

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ۸۹۰ .

فالاعتراض هنا ليس على "سبر غور" أسرار التقدم الغربي. للتمييز بين "الضروري " النافع"، و"الضار - غير الملائم". للاستفادة بالأول، بالنمثل الطبيعي والصحي، مع تجنب الثاني ورفضه فمن قبل صنع العرب ذلك بوم أخذوا، من حوقف المستقل وموقع القادر على التمييز، عن الفرس والهنود واليونان. كي بصنعوا الذاتي والجديد والمتميز. وإنما الاعتراض على "ثقليد المنبهر"، الذي أفقده "الانبهار" الثقة بالذات. والقدرة على التمييز!

فالتمايز المضارى، الذى هو «حقيقة واقعة»، يدعونا إلى أن نبصر ما لكل حضارة من خصوصية. وهذه الخصوصية لا تنفى وجود ما هوعام وميراث إنسانى تشترك فيه كل الحضارات... وفتح النوافذ على مختلف الحضارات يجب أن يكون واعيا بما هو «خاص» وما هو «عام». ومن غير الطبيعى، وغير المفيد زرع الأجسام الحضارية الغريبة في بيئات لا تحتاجها ولا تفيد منها. وبهذا الفهم علينا أن ننظر لخصوصية التمدن الأوربي، باعتباره وبهذا الفهم علينا أن ننظر لخصوصية التمدن الأوربي، باعتباره فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنسانيا.. أما الذين فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنسانيا.. أما الذين عبارة الأفغاني: «ينفون ثروتهم إلى غير بالادهم!.. ويميتون أرباب عبارة الأفغاني: «ينفون ثروتهم إلى غير بالادهم!.. ويميتون أرباب من شانها! فلقد علمتنا النجارب أن المقلدين من كل أمة. المنتحلين أطوار غيرها، يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء إليها...

وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغارات، يمهدون لهم السبيل، ويقتحون الأبواب، ثم يثبتون أقدامهم؟!» ".

فالتمدن: نبت طبيعى، ونمو طبيعى، بينه وبين مقدماته وموروثه وملابساته علائق تجعل له تمايزًا عن نظيره الذي تختلف عنده المقدمات والمواريث والملابسات.. الأمر الذي يمايز بين الحضارات والشخصيات القومية لأمم هذه الحضارات.

وهذا التمايز الحضارى إذا كان يعنى الرفض «للتبعية» الحضارية، والانسحاق أمام عدوانية الحضارة الغربية وغزوها الفكرى واستعلائها. فإنه لا يعنى الانغلاق الرافض لاستلهام مصادر القوة التى تدعم وتنمى النهضة المستقلة والمتميزة لحضارتنا العربية الإسلامية. فرفض «التبعية» لابد أن يقترن برفض التقوقع والعزلة والانغلاق، فالتعددية الحضارية حقيقة من حقائق الواقع.. واكتفاء حضارة ما بذائها عن غيرها من الحضارات هو خرافة من الخرافات!..

على هذا النحو فكر تيار الجامعة الإسلامية. وبهذا النهج صاغ معالم مشروع للنهضة الحضارية المستقلة، لايزال بانتظار من يطوره.. ويضعه في الممارسة والتطبيق.

<sup>(</sup>١) العصدر السابق ص ١٩٥ - ١٩٧

۲

الموروث .. والوافد

## تاريخ القضية

القضية المثارة هي: قضية «الموروث» و«الوافد»... أو «الوافد» و«الموروث» . وفي اعتقادي أن إثارة هذه القضية، والجدل الذي يدور خولها هو أمر طبيعي، ليس فيه أي افتعال..

قمن الأمور الطبيعية، بل والضرورية، بالنسبة لأية أمة أو حصارة أن تثار هذه القضية، ويدور البيل حول العلاقة ما بين «الوافد» و«المصوروث»، وحول الموقف من «الموروث» أو الموقف سن «الوافد» عندما يكون هذاك احتكاك بين حضارتين، بين تقاعتين، بين منظومتين فكريتين تنتسب كل منهما لأمة من الأمم، ويقوم بينهما تمايز أو خلاف في الروح أو السمات والقسمات.

وهذه القضية - قضية العلاقة بين «الموروث» و«الوافد» بالنسبة لنا، ليست حديثة الظهور، وليس صحيحًا أنها بنت اليوم.. كما أشها ليست مفتعلة - كما أشرت - بأي حال من الأحوال.. قد يكون الصوت - الذي يثيرها - يعلو الأن بالجدل حولها أكثر من ذي قبل.. لكننا إذا رجعنا لنراجع صفحات مضت في تاريخنا الحديث، ونظرنا إلى «خريطة» حياتنا

الفكرية في بداية الغزوة الاستعمارية الحديثة للشرق، ولوطن العروبة وعائم الإسلام على وجه التحديد. فسنجد أن هذه القضية قد أثيرت بصدد الموقف من الفكرية التي جاءت إلينا في ركاب هذه الغزوة الاستعمارية الحديثة.. فمنذ غزوة بونابرت [١٧٦٩ - ١٨٢١م] وحملته على مصر سنة ١٧٩٨م كانت البعثة العلمية، وكانت المطبعة، وكان الفكر مجسدًا «للوافد» الذي جاء مع هذه الحملة وأيضًا كان ذلك «الوافد» الفكري مميزًا لهذه الغزوة الحديثة عن سابقتها الصليبية التي داهـمـتـنـا فـي الـعصبور الـوسـطـي [٨٩٩ – ٦٩٠هـ = ١٠٩٦ – ١٢٩١م] فالصليبيون كانوا فرسان إقطاع، همجًا، لا يملكون سوى القوة الغاشمة، وكما يقول أحد المؤرخين العرب الذين عاصروا تلك الغزوة الصليبية -وهو أسامة بن منقذ [٨٨] -٨٥٥هـ = ١٠٩٥ – ١١٨٨م]- فإن الفرسان الصليبيين هؤلاء كانوا «كالبهائم، ليست لهم «فضيلة» إلا القتال!».. فبتعبير ذلك المؤرخ كانوا فرسان إقطاع، جاءوا من مجتمعات مظلمة ومتخلفة، بالمقاييس الحضارية.. وبالتالي فقد تعلموا من الشرق الإسلامي، ولم يكن لديهم فكر يغرون به هذا الشرق، لقد أقاموا كيانات استبطانية صليبية لاتينية في قلب وطن الأمة العربية الإسلامية، لكنهم لم تكن لديهم إضافة فكرية لأن أوربا، في ذلك التاريخ، كانت متخلفة. تعيش عصورها الوسطى والمظلمة. على حين كان الشرق العربي الإسلامي هو المتقدم حضاريًا..

ونحن نعلم أن هذا الاحتكاك العنيف بين الغزاة الصليبيين وبين الشرق المتحضر نسبيًا، في ذلك التاريخ، كان من مثيرات ومؤثرات وأسباب النهضة الأوربية فيما بعد، لأنهم قد تعلموا من الشرق أثناء هذا الاحتكاك العنيف.. كما تعلموا من احتكاكهم السلمي والعنيف بحضارتنا على أرض الأندلس.

أما الغزوة الاستعمارية الحديثة، التي تعرض لها وطن العروية وعالم الإسلام، فلقد تميزت عن الغزوة الصليبية، لأنها جاءت، ليس فقط بالمدفع والبارود والجيش المنظم، تنظيما حديثًا، وليس فقط بالشركات الرأسمالية والنهب الاقتصادي الاستعماري المنظم، وإنما جاءت أيضًا بفكرية الحضارة الغربية، فكرية عصر النهضة الأوربية، هذه الفكرية التي تألقت وأبدعت في مختلف مجالات العلوم والفنون.. كانت هذه ميزة تميزت بها هذه الغزوة الحديثة، ومن هنا كانت حملة بونابرت شاملة للقوة وللفكر معًا. وكذلك كان حال كل الحملات الاستعمارية التي جاءت بعد ذلك التاريخ لتخضع الشرق لهيمنة الاستعمار الحديث.

لقد نشأ منذ ذلك التاريخ ما يسمى بفكرية «التغريب» ويتبار «التغريب» و«المتغربين». ذلك أن الحضارة الغربية، على عكس الحضارة العربية الإسلامية، قد نهجت نهجا سبئا، استعلائيا وعدوانيًا في كل المجتمعات التي غزتها. فنحن نعلم أن العرب المسلمين، عندما فتحوا البلاد التي فتحوها، قد احتضنوا المواريث الحضارية القديمة. فالمواريث التي كانت قد هجرت وماتت أحيوها، ودخلت هذه المواريث — وبالتحديد: الصالح للعطاء من هذه المواريث — في نسيج الحضارة العربية الإسلامية الجديدة، أما الحضارة الأوربية الغازية، فلقد مارست

سياسة النسخ والمسخ والتشويه مع المواريث الحضارية للشعوب والبلاد التي فتحتها هذه الغزوات الاستعمارية الحديثة. فكما صنعوا مع الهنود الحمر، أرادوا وحاولوا أن يصنعوا مع المواريث الحضارية للشعوب الإفريقية، وفي أسيا، وفي كل البلاد التي غزوها، فهذه «الفكرية التغريبية» أرادت لهذه الشعوب المستعمرة أن تتحول لا إلى الحضارة الغربية، كما زعموا ويزعمون، فهم لا يمكنون هذه الشعوب من أن تصبح مثلهم في الحضارة، بامتلاك مصادر القوة في الحضارة الغربية – وهي كثيرة وغنية – وإنما أرادوا أن تتحول هذه الأمم وهذه الشعوب إلى «هامش حضاري»... مجرد «هامش حضاري».. إلى موقع «التبعية الحضارية» للمركز الأوربي، وكان الهدف، ليس تحضر هذه البلاد ونهضتها، لأن الاستعمار، بداهة، ليس حريصًا على هذا الهدف وهذه الغاية، وإنماكان الهدف هو أن يصبح العقل عندنا تابعًا اللمركز الأوربي» والغربي، لأن هذا هو السبيل الأمثل والأضمن لتأييد، بل وتأبيد الغزوة الاستعمارية والنهب الاستعماري، وهذا هو الضمان الرئيسي كي تتحول إلى «هامش أمني» يحمى أمن «المركز الأوربي» والغربي!.. فكان سعى هذه الغزوة الاستعمارية الحديثة ليس فقط إلى أن نصبح قواعد لأمن الغرب، وليس فقط إلى أن نصبح سوقا ويدًا عاملة رخيصة لاحتكارات الغرب الرأسمالية، وإنما أيضًا وحتى يدوم ويتأبد هذا، لابد من تكبيل هذا العقل في الوطن العربي والإسلامي بقيود التبعية الفكرية.. لقد وقفوا موقف العداء من «خلافنا الحضاري» لهم، و «اختلافنا الحضارى « عنهم. وكل ما مثوا علينا به من حرية فى «الخلاف» و «الاختلاف» هو أن نختلف خلافهم وننقسم انقسامهم، فتكون «محافظتنا» هى «محافظتهم»، و «ليبراليتنا» هى «ليبرالينهم» و «تقدميتنا» هى «تقدميتهم» و «شموليتنا» هى «شموليتهم». فلا نخرج عن إطار «التعبية والاحتواء». لقد كان هذا هو «الخيار» – إن جاز أن يسمى خيازا الذي سمحوا به لعقلنا. حتى لقد أصبحت التبعية للغرب هدفًا يسعى إليه المستضعفون، وصارت «قيدًا – لذيذا!» تجرى وراءه النخبة والصفوة. لتجعل وطننا قطعة من أوربا، ولتجعل هذه الأمة أوربية العقل والحياة، نأكل كما يأكل الأوربيون، وتلبس كما يلبسون، ونفكر كما يفكرون، وتصيب كما يصيبون، ونخطئ كما يعيشون!

ولقد بلغ الحال، في إطار هذه التبعية الفكرية التي فرضت علينا، إلى الحد الذي أصبح فيه كل رجال الفكر في بلادنا لا يستطيعون أن يؤثروا في الأمة – وفي تحديد أذواقها وأزيانها مثلاً تأثير صاحب دار أزياء في مركز من مراكز الغرب!.. وقس على ذلك: مدارس الفكر، ومذاهب وأدوات الإبداع.. فإذا كانت عندهم «وجودية». نجتهد، فنجهد الحقيقة لشفتعل عندنا «وجودية»! وإذا كان عندهم «اغتراب».. نفتعل عندنا «اغترابا» وإذا كانت عندهم «بنيوية».. فلا بد أن تكون لنا «بنيوية»!.. وهكذا نصبح. بالفعل، راقصين على الأنغام الفكرية الأوربية، دونما اعتبار للبديهيات التي تقول إن لكل أمة نمطًا في التطور، ولكل

حضارة عريقة وغنية وحية مزاجا فى التطور. وأن الفكرية [الأيديولوجية] لابد أن تطبع بطابع الواقع الذى تعيشه الأمة وتتفاعل فيه.

كان مطلوبًا إلغاء هذا المنطق البديهي، لتصبح التبعية هدفًا يسعى إليه المستضعفون في الأرض، من شعوب الأمم التي ابتليت بهيمنة الاستعمار الحديث، وذلك كي تتآبد تبعية هذه الشعوب وتترسخ في مختلف الميادين وشتى المجالات!.

## تيارات ثلاث

أمام هذه الهجمة «التغريبية» الاستعمارية، ماذا حدث لحياتنا الفكرية؟ وكيف استقبل مفكرونا ومثقفونا هذا «الوافد» التغريبي»؟ لقد تشكلت الصورة على النحو التالي:

كانت لدينا مؤسسات «فكرية - تعليمية - تهذيبية» تقليدية من مثل: الأزهر.. والزيتونة.. والقروبين.. والطرق الصوفية.. إلخ.. وأمام هذه الهجمة التغريبية، جفلت هذه المؤسسات وانزعجت. قانكفأت على ذاتها، وانغلقت على موروثها، مخافة الزوال والدوبان، الذي هو خطر من مخاطر «التغريب»..

وللأسف الشديد، فإن «الذات» التي انكفأت عليها هذه المؤسسات التقليدية لم تكن هي الذاتية الحقيقية والنقية والحية للحضارة العربية الإسلامية العقلانية المستنبرة، التي تألقت في عصر ازدهار هذه الحضارة، وإنما كانت ذاتية فكرية عصورنا الوسطى.. عصور التراجع والجمود التي توقف فيها الإبداع الذاتي والتفاعل الحضاري تحت تسلط المماليك وسلطان أل عثمان، ففي

ظل هذ التسلط ذيلت عقلانية الفكر الإسلامي، وذيلت استنارة هذا الفكر، وتوقف الاجتهاد والخلق والإبداع في ظل هذه القرون التي قاريت السبعة [١٤٨ - ١٣٤٢هـ = ١٢٥٠ - ١٢٥٠م].. وأخذنا نجتر «الحواشي» و«المتون»، التي نظمت نظماً ركيكاً.. وغرقنا في «الحكاكات» اللفظية والمحسنات الشكلية التي كونت المساحة العظمي من الذاتية الفكرية لهذه المؤسسات!

لقد انكفأت هذه المؤسسات التقليدية على الذات خوفًا من خطر الشغريب، ورفضت أن تستعين بثرائها الأصيل، تراثها العقلانى لمواجهة هذا الخطر الوافد.. ونحن نقرأ في أدبيات تلك الفترة كيف أن الشيخ محمد عبده [١٣٦٥ – ١٣٢٣هـ = ١٨٤٩ – الفترة كيف أن الشيخ محمد عبده [١٣٦٥ – ١٣٢٣هـ والحساب، والتاريخ، «والجغرافيا» في مناهج الأزهر التعليمية.. ولقد سمى «الجغرافيا» باسمها القديم [تقويم البلدان] كي يألفوها فيقبلوهاا.. ومع ذلك وقفوا ضده واعتبروا محاولاته هذه ثورة جامحة، بل وحسبوها «تغريبا» يجب رفضه.. ودارت بين الرجل وبين شيوخ الأزهر في عصره مناقشات، بل ومعارك، مات الرجل بسببها حسرة وكمدًا؛

ونحن نقرأ، في أدبيات تلك الفترة، كيف أن شيخًا جليلاً هو الشيخ عليش [١٢١٧ - ١٢٩٩هـ = ١٨٨٢-١٨٠٢م] عندما سمع أن الشيخ السنوسي [١٢٠٢ - ١٢٧٦هـ = ١٧٨٧ - ١٨٥٩ م] يدعو إلى فتح باب الاجتهاد، حمل عصاه «الشهيرة - الغليظة» وأخذ يبحث عن الشيخ السنوسي ليؤدبه:

وتعرف أن نفس الشيخ عليش هذا عندما علم أن كلمة «المعتزلة» قد ذكرت في صحن الأزهر، على لسان محمد عبده، الذي كان لا يزال طالبا بالأزهر، يتتلمذ على جمال الدين الأفغاني الذي كان لا يزال طالبا بالأزهر، يتتلمذ على جمال الدين الأفغاني [307 - ١٣١٤هـ = ١٣٨٨ - ١٨٩٧م] بمنزله في «خيان الخليلي» ويذهب إلى صحن الأزهر فيعيد على نجباء «المجاورين» ما سمع من شروح الأفغاني على أمهات كتب «علم الكلام» الإسلامي. عندما علم الشيخ عليش أن كلمة «المعتزلة» قد ذكرت بصحن الأزهر، هم أن يهشم عظام محمد عبده بعكازه الغليظ!..

كان هذا هو مستوى المؤسسات الفكرية الثقليدية، سواء أكانت تعليمية.. أم صوفية تحول لديها التصوف من تصوف «عقلاني – فلسفى» أو «تهذيبي – شرعى» إلى شعوذة وحيل واحتيال وبدع وخرافات!..

لقد انكفأت هذه المؤسسات على أسوأ ما في ذاتيتنا الفكرية.. انكفأت على السلبي والجامد والمتخلف، ورفضت. في جمود شديد. ليس «ما جاء من الغرب كوافد. فقط، وإنما رفضت كذلك. جوهر الموروث العربي الإسلامي، كما تألق قبل عصر الركاكة والجمود!..

ولقد كان تراث هذه المؤسسات الفكرية، الذي كون فكريتها في ذلك التساريخ، لا يبعث على السرور أو الاحترام.. وكان مستحيلاً على هذا التراث أن ينافس «الوافد» الغربي، الذي يمثل إبداع عصر النهضة والثورة الصناعية.. فلم تكن ثلك المؤسسات، في ذلك التاريخ تعرف حقيقة «موروث» هذه الأمة.. بل إن الذين بدءوا تحقيق النصوص القديمة، والذين بدءوا يكتبون الدراسات

حول موروثنا الحضارى كانوا هم المستشرقين.. وكان موقف مؤسساتنا التقليدية من جوهر تراثنا كمثل موقف السفهاء الذين ورثوا كنوزا غنية لكنهم لا يعرفون قيمتها ولا قدرها!.. والذين يقرءون للمستشرق الروسى كراتشكوفسكى [١٩٥١ - ١٩٥١م] ما كتبه عن [المخطوطات العربية] يصيبهم الأسى والألم.. إنه يحكى كيف كان الشيخ المؤتمن على مخطوطات مكتبة الأزهر جاهلاً بقيمة هذه المخطوطات، بل وعدوًا - بسبب هذا الجهل لتراث أمته.. فلقد احتال عليه كراتشكوفسكى. فحدثه عما في مخطوط إحدى رسائل أبى العلاء المعرى [٣٦٣ - ٤٤٤ هـ = لتراث أمين المكتبة - إلا أن جمع سلة» من مخطوطات المعرى وألح على كراتشكوفسكى أن يأخذها، لتطهر مكتبة الأزهر الشريف مما على كراتشكوفسكى أن يأخذها، لتطهر مكتبة الأزهر الشريف مما يهذه المخطوطات من زندقة وإلحاد!

كان هذا هو موقف هذه المؤسسات التقليدية من «الموروث» الصقيقى للأمة. لم تكن تعرف حقيقة التراث في منابعه الجوهرية والأصيلة، لأنها كانت تعيش على زاد ضحل ومظلم ومتخلف، عندما يوضع في كفة، ويوضع «وافد» الحضارة الغربية في الكفة الأخرى، تصبح المعركة والمنافسة – وهكذا أصبحت – غير متكافئة بين هذا «الوافد» وذلك «الموروث»! والذي حدث، عند هذه المنافسة وهذه المقارنة أن الصفوة والنخبة الحديثة، والراغبة في «الحداثة والتحديث»، قد أدارت ظهرها لهذا «الموروث»! لأنها – ويكل الإخلاص للوطن – قد رأت أن السبيل إلى القوة والتحضر والتطور كامن في أن نصبح غريًا

كالغربيين في كل شيء! وتلك كانت بداية نشأة التيار الذي نسميه «تيار التغريب» في واقعنا الحضاري.

لقد نشأ هذا «التيار التغريبي»، نشأة طبيعية، بعد هذه الهجمة الاستعمارية الحديثة، فتكونت الصفوة والنخبة الحديثة، التي رأت أن ما يسمى بـ «الموروث»، أو «الصورة المملوكية – العثمانية للإسلام» لا تبعث على السرور، وليست جديرة ولا مؤهلة لأن تقيل هذه الأمة من عثرتها، وتنهض بها كي تواجه الأوربيين.. فقالت هذه النخبة: إن السبيل لمواجهة أوربا، والطريق للقوة اللازمة لنا –كي نتحرر من الاستعمار «هو أن نستعير الحضارة الغربية.. فكان أن دعت هذه النخبة إلى ما دعا إليه الدكتور طه حسين [٢٠٦١ – ١٣٩٣هـ = ١٨٨٩ – ١٩٧٢م] في كتاب ومستقبل الثقافة في مصر].. دعت إلى أن نفكر كما يفكر كما يخطئون! إلى آخر مقولات تيار التغريب.

وبالطبع، فإذا كان هناك عذر للذين تغربوا في ذلك التاريخ، فلقد كانت هناك فضيلة لتلك المؤسسات التقليدية لا يصح لنا أن ننكرها أو نغفل عن إبرازها، وهي أن الحفاظ على الذاتية، حتى في صورتها المتخلفة، كان أفضل من كارشة الذويان النهائي في الحضارة الغازية، ومن تسليم القلاع جميعها وفتح كل المعاقل، أمام غزوة «التغريب»!

وهنا لابد أن نتذكر ونذكر ما حدث في الجزائر، خلال معركتها ضد الفرنسة والمسخ القومي الذي أراد به المستعمرون الفرنسيون أن تتحول الجزائر العربية المسلمة إلى الامتداد الفرنسي اللائيني

لفرنسا الأم عبر البحر الأبيض المتوسط، وعلى الشاطئ الإفريقي.. ففي معركة الجزائر هذه، دفاعًا عن هويتها وموروثها الحضاري ضد الفرنسة، وجدنا هذا الشعب البطل، عندما أحدقت به المخاطر، وأصبح ظهره للحائط، ونزعت أسلحته!.. وجدناه يقاوم ويحارب أحيانا حتى بالأسلحة الغريبة.. فالحزائر قد تسلحت وحاربت حتى «بالجهل والأمية»! من يتصور أن يصبح «الجهل» وتصبح «الأمية» أسلحة يدافع بها الشعب عن «ذاته» ضد الغزاة؟.. لقد حدث هذا: ذلك أن الذين تعلموا وتثقفوا قد أصبحوا فرنسيين، يندمجون وينتمون إلى الوطن الأم «فرنسا» أو يسجنون في سجن الفرنسية وثقافتها!.. أما الذين ظلوا على جهلهم وأميتهم فهم الذين احتفظوا بهويتهم، وبموروثهم الحضاري، وبداتيتهم المتميزة عن المسخ المشوه الذي أراده الاستعمار.. ولقد استمر ذلك إلى أن جاءت إجماعة العلماء المسلمين في الجزائر] بقيادة شيخها عبد الحميد بن باديس [١٣٠٥ – ١٣٥٩هـ = ١٨٨٧ – ١٩٤٠م] فأبرزت الوجه المشرق للتراث، وصنعت جيل الرجال الذين ولدت من أحضانهم ومن أحشائهم [ جبهة التحرير الوطني الجزائرية]، التي رفعت السلاح وحررت الجزائر، وأعادتها إلى أحضان العروبة والإسلام، بعد احتلال قرن وثلث القرن!

إذن، في ظل هذه الهجمة التغريبية، كان الانكفاء على الذات، رغم سلبياته، من حيث عجزه عن تقديم البديل الحضارى القادر، بجدارة، على مناقسة الحضارة الغربية وفكرية التغريب- وهذه هى السلبية الكبرى للجمود وأهله.. فهم بجمودهم قد عجزوا عن أن يقدموا البديل الصالح لنهضة الأمة أمام تحدى التغريب - ولكن هذا الجمود، وهذا الانكفاء على الذات، رغم تخلقه، ورغم أنه لا يمثل جوهر العقلانية الإسلامية الحقيقية، فإنه احتفظ بالموروث حثى يأتى بعد ذلك جيل يطور هذا الموروث، ويتجاوز تخلفه، وينفض عنه الغبار، ويأتى - بالاجتهاد والتجديد - فيبعث ويبلور المشروع الحضاري الذي تواصل به الأمة مسيرتها الحضارية المتميزة...

إذن، تستطيع أن نقول: إن هذا الاحتكاك، الذي بدأ مع الغزوة الأوربية الحديثة، قد ولد في واقعنا الفكرى تيارات ثلاثة:

■ تيار الجمود الذي أشرنا إليه..

■ وتيار التغريب.. الذي ظن واعتقد - مخلصًا - أن سبيل القوة هو أن نتغرب، ونصبح في الحضارة غربيين..

■ ثم التيار الوسطى.. التيار التجديدى، الذى نسميه تيار «الجامعة الإسلامية»، أو تيار «التجديد الديني»، الذى ارتاده جمال الدين الأفغاني، والذى تكونت من حوله صفوة من المفكرين في مصر وفي المشرق وفي المغرب، قادت الكثير من الحركات الوطنية، وقادت الكثير من حركات التجديد الفكرية والدينية في وطن العروية وعالم الإسلام.

لقد رفض هذا التيار التجديدي الوقوف عند جمود الجامدين، وبشر بضرورة تجاوز فكرية العصور الوسطى والمظلمة، والعودة إلى المنابع الجوهرية والنقية..

وهذه العودة إلى المنابع هي التي تسمى بـ [السلفية].. وهذا المصطلح قد أصبح - للأسف الشديد - واحدًا من المصطلحات

«سيئة السمعة!» لدى كثير من المثقفين المستنيرين والتقدميين، في النيار العلماني.. فهم يعتقدون أن «السلفية» مرادف للبدائية والتخلف والمحافظة والجمود. إلخ.. إلخ.. ونحن نعتقد أن هذا الفهم الخاطئ والمغلوط يغفل عن حقيقة أن «السلفية» ليست تيازا واحذا في الفكر الإسلامي.. وعن حقيقة أن كل حركات التجديد والإصلاح في إطار وطن العروية وعالم الإسلام قد بدأت جميغا كحركات ودعوات «سلفية».. ذلك أنه في الدين، في الثوابت، في الأصول، في العقائد والشعائر، في الشئون المتعلقة بالغيب والأخرة، لابد من العودة إلى المنابع.. وهذه العودة إلى المنابع المستنير وبراهيئه. كانت «سلفية نصوصية». تورث أصحابها المحافظة والجمود. فإذا ما نظر هؤلاء «السلفيون النصوصيون» المتعيرات الدنيوية» بمنهجهم هذا، السلفي النصوصي، بل والرثاءا.. في «المتغيرات الدنيوية» بمنهجهم هذا، السلفي النصوصيون» كانوا – لابد – تموذجا للجمود الباعث على النفور، بل والرثاءا..

أما إذا عنت «السلقية» العودة للمنابع، والنظر فيها بالعقل المستنير، والاقتصار فيها على الثوابت والأصول والعقائد، ثم المزاوجة بيثها وبين «المستقبلية» فيما يتعلق «بالمتغيرات الدنيوية»، كانت النهج الأمثل «للتجديد». لأنها بالعودة إلى المنابع نمثل الثورة التجديدية ضد البدع والخرافات والزوائد التي رانت على الثوابت والأصول، وهي يذلك نسهم في تحرير العقل من الأثقال عندما تُخفف عنه أحمال عصور الانحطاط. ثم إنها، فيما يتعلق بعمران الأرض وتطور المجتمع والمشروع

الحضارى المنشود لإنهاض الأمة، وكل شنون الدنيا، تبدع فى إطار الكليات الدينية، وفق مصلحة مجموع الأمة. التى هى فى فلسفة الإسلام التشريعية: «نص من النصوص»! ولذلك، فلقد غلب الرأى القائل بأنه إذا تعارضت «المصلحة» مع «النص» وجب تقديم «المصلحة» على «النص»، لأن «المصلحة» بنص الحديث النبوى الشريف.. حديث: «لا ضرر ولا ضرار» تعتبر من «النصوص».. فعندما نقدم «المصلحة» على «النص» فنحن نقدم «المصلحة» على «النص» فنحن تقدم «المصلحة» على «النص» فنحن تقدم الدين وأحكامه!

هذا هو نهج مدرسة «النجديد الدينى» الحديث، فيما يتعلق بالثوابث، فيما يتعلق بالطابع الحضارى الذى يميز هذه الأمة. لقد قالوا: إننا نتميز عن الحضارة الغربية، ولابد أن نحرص على هذا التميز، وهذا التميز ليس انغلاقًا ولا عداء حضاريًا.. أما فيما يتعلق بشنون الدنيا، بالعلوم الطبيعية، وبتطبيقات هذه العلوم الطبيعية، وبكل العلوم التى تؤسس حقائقها على قوانين، وأيضًا بكل ما يدخل في «عوامل القوة» اللازمة لتقوية الذاتية الحضارية المتميزة، فلابد أن ننفتح فيها على مختلف الحضارات، نستلهم منها ونتمثل، ونتبادل الأخذ والعطاء..

ولقد كانت مدرسة «التجديد الديني»، بهذا المنهج وهذه الدعوة، الممثل الحقيقي لموقف حضارتنا العربية الإسلامية التاريخي في هذا الموضوع، فالعرب والمسلمون قديمًا قد انفتحوا على الحضارة اليونانية والفارسية والهندية، لكنهم

لم يتحولوا إلى فرس أو يونان أوهنود، وإنما هم تمثلوا ما زاد سماتهم وخصوصياتهم تميزًا، وهم قد صنعوا ذلك من موقع صاحب الشخصية المستقلة، من موقع صاحب الجسد الصحيح والصحى، فكانت لهم قدرة التمثل والاستلهام، دونما تبعية أو نسخ أو تشويه.

لقد ترجموا فلسفة اليونان، لكنهم لم يستوردوها ولم يتبنوا مقولانها لتكون التعبير عن روحهم الحضارى وتصوراتهم للكون والوجود، وإنما قرأوا هذه المقولات الفلسفية اليونانية قراءة إسلامية؛ حتى لقد أصبحت «فلسفة إسلامية». أما الذين قلدوا من فلاسفتنا - مقولات الفلسفة اليونانية فلقد ظلوا مجرد هامش في التراث الفكرى الإسلامي، بل لقد كان فلسفة هذه الأمة الحقيقية، ومظهر عبقريتها وإبداعها في ميدان الفلسفة، هو «علم الكلام ومظهر عبقريتها وإبداعها في ميدان الفلسفة، هو «علم الكلام بين «الذي جسد وسطية الحضارة الإسلامية عندما وازن ما بين «العقل» و «النقل»، فتأسست فلسفته على قواعد «الدين»!

إذن، هذه الأمة لها طابع حضارى متميز، وإلى هذا دعا تيار «التجديد الدينى».. دعا إلى أن تحتفظ لهذه الأمة بهذه الهوية المضارية المتميزة، ودعا إلى أن تنفتح على علوم الحضارة الغربية وراند هذا التيار: جمال الدين الأفغانى، هو القائل: «إن العلم أمه وأبوه: الدليل».. فأينما يكن العلم مؤسسًا على الدليل فليس له وطن ولا جنس ولا حدود ولا قوميات.. أما في الإنسانيات، أما في الفلسفة والثقافة، أما فيما تتمايز فيه الحضارات العربقة المتمايزة، فلا بد من الاحتفاظ بالهوية..

هذا كانت عبقرية هذا التيار الوسطى، الذي رفض «جمود الجامدين»، والذي رفض، أيضًا «تغريب المتغربين»... ومن يقرآ ما كثيبه الإمام محمد عبده في الصفحات التي تحدث فيها عن «سيرته الذاتية» يجده يقول: «لقد نشأت كواحد من أبناء الطبقة المتوسطة في مصر، وتعلمت ما كان الناس يتعلمون، ورأيت جمهور الأمة وقد استقطب إلى تيارين: طلاب فنون الدنيا.. وطلاب علوم الدين».. ثم ينتقد الفريقين قلم يكن الأولون سالكين طريق الدين طريق التحضر الصحيح.. ولم يكن الأخيرون سالكين طريق الدين القويم!.. ثم يقول: ولقد اتخذت بينهما موقفًا وسطًا، وثالثًا، يجمع ما في الموقفين من حق صحيح!.

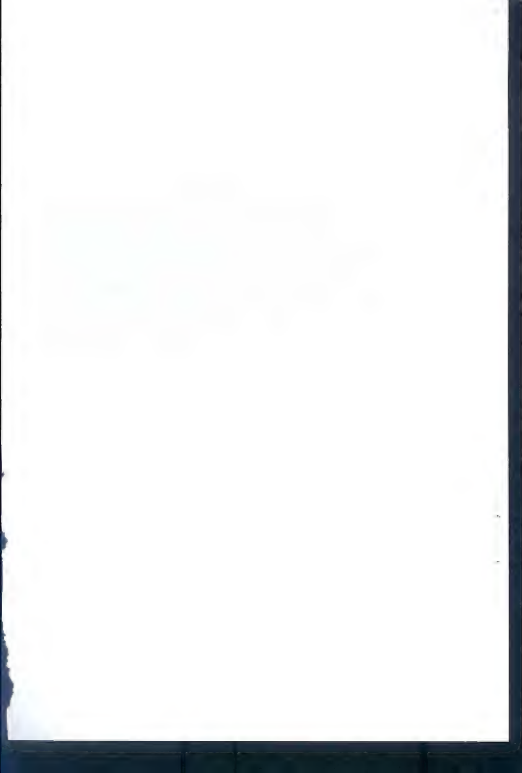
ومن يقرأ كلمات الأفغاني ويفقه سيرته، في كل المواقع التي ناضل فيها، يجد أنه كان واعيًا بموقعه الوسطى بين تياري «الجمود» و«التغريب».. وما كتبه عن المدارس «الحديثة» التي أنشأها محمد على باشا [١٩٨٤ – ١٧٩٥هـ = ١٧٧٠ – المدي أنشأها محمد على باشا الدولة العثمانية، وما قام في الشرق الإسلامي من «تحديث» على النمط الغربي، يجد مصداق هذا الذي نقول.. لقد كتب الأفغاني مسفهًا أحلام الذين ظنوا أن «الحداثة الغربية» صالحة، بتعميم وإطلاق، لتكون «الحداثة العربية الإسلامية» فقال: «.. لقد شيد العثمانيون عددًا من المدارس على النمط الجديد، وبعثوا بطوائف من شبانهم إلى البلاد الغربية ليحملوا إليهم ما يحتاجون من العلوم والمعارف والآداب، وكل ما يسمونه «تمدنًا». وهو في الحقيقة تمدن للبلاد والآداب، وكل ما يسمونه «تمدنًا». وهو في الحقيقة تمدن للبلاد

التى نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنسانى!.
فهل انتفع المصريون والعثمانيون بما قدموا لأنفسهم من ذلك،
وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة؟! نعم، ربما وجد بينهم أفراد
پتشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية [القومية] وما
شاكلها، وسموا أنفسهم، زعماء الحرية! ومتهم آخرون قلبوا
أوضاع المبانى والمساكن، وبدلوا هيئات المآكل والملابس
والفرش والأنية، وسائر الماعون: وتنافسوا في تطبيقها على
أجود ما يكون منها في الممالك الأجنبية، وعدوها من مفاخرهم،
فنفوا بذلك ثروة بلادهم إلى غير بلادهم! وأمانوا أرباب الصنائع
من قومهم، وهذا جدع لأنف الأمة، يشوه وجهها، ويحط من
شأنها! لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة، المنتحلين
أطوار غيرها، يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء إليها.. وطلائع
الجيوش الغالبين وأرباب الغارات، يمهدون لهم السبيل، ويفتحون

تلك كلمات جمال الدين الأفغاني، شاهدة على أن مشكلة الموقف من «الموروث» ومن «الواقد» قديمة قدم الهجمة التغريبية الاستعمارية التي دهمت بلادنا مع مطلع العصر الحديث.. وشاهدة كذلك، على أن حركتنا الفكرية قد انقسمت إزاء هذه القضية إلى تيارات ثلاثة:

أهل الجمود.. الذين انكفئوا على الذات، التى لم تكن تمثل
 الوجه الحقيقى والمشرق للموروث. ورفضوا أى تفاعل
 أو انفتاح على الواقد الأوربى الجديد..

- والمتغربون. الذين دعاهم نفورهم من صورة الموروث، كما تجسدت في فكرية المؤسسات التقليدية، إلى نبذ هذا الموروث، والسحى إلى تبني «النموذج الغربي في التحديث»...
- وتيار التجديد الديني.. الذي رام تجديد الدنيا عن طريق ثجديد الدين، ولم يقف بحياد بين «الموروث» و«الوافد».. وإنما انطلق من الالتزام بالأصول الجوهرية والنقية لموروث الأمة، وسعى إلى دعم استقلالها الحضاري بما في الحضارة الغربية من عوامل القوة والتقدم التي أبدعها الأوربيون!



# الجديد في حقبة السبعينيات

لكننا نسأل - السؤال نفسه الذي سأله ويسأله الكثيرون:

- لماذا اشتد وعلا الصوت بالحديث عن «الواقد» و«الموروث» بعد هزيمة سنة ١٩٦٧م؟!
- ولماذا انتشرت ظاهرة العودة إلى «الموروث»، والتحصن به
   في حقبة السبعينيات؟!
- ولماذا اندفع الشعب، في مصر، بتلقائية وعفوية ينشد نشيد: «بلادي، بلادي، لك حبى وفوادي»، في جنازة البطل الشهيد الفريق عبد المنعم رياض؟!

事 車 街

ولماذا اندفع الشبيبة، وليس الكهول إلى حيث الموسيقى العربية بعد هزيمة ١٩٦٧م، وخلال حقبة السبعينيات؟!

ومتى انخرطت أفواج الشبيبة فى تنظيمات «الموروث»
 [الإسلام]، تتحصن به كما لم تتحصن بشىء من قبل، حتى بأشكاله ورموزه – [اللحية.. والجلباب..والسواك]؟

■ بل ومتى أحس الناس بالحاجة إلى قيام «لجان الدفاع عن الثقافة القومية»؟!

متى حدث ذلك؟.. ولماذا هذا الانتشار لظاهرة التحصين «بالموروث»...؟ والجدل الذي يعلق صوته حول قضية «الوافد» و«الموروث»؟!..

لقد حدث ذلك في مواجهة هزيمة سنة ١٩٦٧م. التي أفرزت، ضمن ما أفرزت، تجريد المشاريع «المتحديثية» العلمانية» [الوافدة] من مصداقيتها وجدارتها بإنهاض الأمة من كبوتها الحضارية. ومن ثم فلقد انعطفت جماهير الأمة إلى «الموروث». تتحصن به، وتدعو إلى سلوك سبيله لمواجهة التحديات المفروضة على الأمة، واثقة من فعالياته اليوم، لأن أسلافها قد انتصروا على تحديات الأمس بهذه الفعاليات؛

وحدث ذلك في مواجهة الهجمة «التغريبية» التي جاءت بها حقبة السبعينيات.. تلك الهجمة التي تجسدت في شيوع التحلل الاقتصادي. الذي أسموه «انفتاحنا».. وشيوع «ثقافة» الشرائح الانفتاحية.. وسيادة فيم شارعي «الشواربي» و«الهرم» في أجهزة الإعلام!.. وشيوع الأنماط الاستهلاكية التي تستنفر غرائز النهم والشهوة في الإنسان!

لقد زحفت هذه القيم والظواهر التغريبية على واقعنا، في حقبة السبعينيات، حتى كادت تطمس ضياء ذلك الشهاب الذي لمع في أفقنا في السادس من أكتوير سنة ١٩٧٣م.. ولذلك لم يكن غريبًا أن يختلج ضمير الأمة ويثقفض جسدها باحثًا عن

الحماية فى ترسانته الحضارية التاريخية. ومتحصسًا بعوروثه، ومتَتْرَسَا بالقلعة التى تترس بها أسلافه وهم يواجهون أمثال هذه التحديات التى مرت بها هذه الأمة عبر تاريخها الطويل!..

ذلك هو تفسير «الشيوع» لهذه الظاهرة، في السبعينيات.. لقد كان شيوعًا لظاهرة لم تولد في السبعينيات؟!

### قانون الاحتكاك الحضارى

إن سير أحداث القصة التى حدثت لأمتنا، عندما احتكت هذا الاحتكال العنيف بالحضارة الغربية هو أشبه ما يكون - فى اعتقادى - به «القانون» الذى يحكم ظاهرة «التماس الحضارى» و«اللقاء بين الحضارات»!.. سواء أكان هذا «التّماس» سلميًّا أم عنيفًا..

فنحن إذا راجعنا تاريخ الحضارة الغربية، عندما كانت في سبيلها إلى النهضة، نراها قد احتكت بالحضارة العربية الإسلامية.. ونحن نعرف دور الأندلس، والترجمة، وإشعاع الجامعات في الأندلس.. إلى آخر القصة المعروفة التي يحفظها الجميع..

ماذا كان موقف أوربا من هذه الحضارة المغايرة؟.. ومن «الوافد» الذي تمتله؟! ما موقفها من حضارتنا، عندما احتكت بها، سلميًّا وعنيفًا في الأندلس، وعنيفًا في الحروب الصليبية، وهي بسبيلها إلى النهوض؟..

لقد انقسمت الحياة الفكرية الأوربية، يومئذ، إزاء «الوافد» العربي الإسلامي إلى تيارات ثلاثة؟:

■ وأول هذه التيارات، يومئذ، كان تيار «الكنيسة الكاثوليكية»... الذي مثل «أهل المحافظة والرجعية والتخلف والجمود».. لقد رفضوا أي انفتاح على الحضارة العربية الإسلامية، رفضوا الدين الإسلامي وعقلانيته، والقيم والأخلاق، والفكر والثقافة جميعًا.. لقد أبصروا ما يحمله لهم الدين الإسلامي من «توحيد» بلغ أرقى صوره وأنقاها، حتى ليرفض أي «حلول» أو تجسيد» أو تعددية في ذات المعبود سيحانه!.. إلخ.. ولذلك رفضوه، ورفضوا الفلسفة الإسلامية، بما فيها من عقلانية.. رفضوا فكرية الحضارة الإسلامية بكاملها، دينًا وعلومًا وحضارة، فلقد كانت علوم هذه الحضارة حاملة في فياياها الرؤح الإيمانية للإسلام!

■ وكان هذاك تيار يسميه البعض بـ «الرشديين اللاتين». الذين ساروا مع ابن رشد، وحاولوا التبشير بفكره.. وكان في هذا التيار قطاع متحمس لتبنى الحضارة العربية الإسلامية، يتسلح بـ «وافدها» هذا في حربه ضد الكنيسة وتيار الجمود!.. ولقد ذهب هذا القطاع في حماسه للوافد العربي الإسلامي إلى الحد الذي جعله يتمنى أن تنطبع به أوربا انطباعًا كاملاً وتامًا.. فتمنوا أن يسود الإسلام وحضارته أوربا، وكتب «أناتول فرانس» [٤١٨٤ - ١٨٤٤م] معبرًا عن نزوع هذا النيار يقول: « يا ليت الإسلام كان قد بسط فكره على أوربا من الأندلس حتى تركيا، ويا ليت مأذن المساجد قد ارتفعت بدلاً من الكنائس، ويا ليتنا سمعنا ترتيل القرآن بدلاً من الأناجيل.. إذن لأفلتت أوربا من عصورها المظلمة والقرون المتخلفة التي عاشتها»؟!

على هذا النحو فكر وقدر فريق من مفكرى أوربا، كأن يرى أن الموقف الأمثل هو تبنى هذا «الوافد» العربى الإسلامي، ليكون البديل الذي ينهض بأوربا ويخرجها من عصورها المظلمة ...

■ أما التيار الأساسي، الذي صنع عصر النهضة الأوربية، وينى دعائمه، فلقد وقف إزاء الحضارة العربية الإسلامية موقفًا مشميزًا عن موقف «الرفض الكامل» الذي وقفته الكنيسة وأنصارها، وعن موقف «التبنى الكامل» الذي وقفه فريق من «الرشديين اللاتين»...

لقد سعى هذا التيار إلى حضارتنا فوعاها، ثم استلهم وتمثل منها: «المنهج التجريبي»، و «العلوم الطبيعية». أما قسمة العقلانية الإسلامية: فلقد ميز هذا التيار «عقلنا» عن «نقلنا»، فرفض ما في عقلانيتنا من «نقل» و «وحي إسلامي» وأخذ فقط الانحياز إلى «براهين العقل» فكأنه قد أخذ عثا عقلانيته البونانية، وترك ما تميزت به عقلانية الإسلام!..

لقد كان المنهج، عند اليونان، هو: «القياس»، فأصبح في حضارتنا هو: «الاستقراء.. والتجريب».. وهذا هو الذي تمثله الأوربيون من حضارتنا.. وتمثلوا معه علوم هذه الحضارة، من طب وحساب وجبر ويصريات.. إلخ.. إلخ.. لكنهم تحفظوا إزاء القيم والأخلاقيات والروح الحضارية للحضارة العربية الإسلامية.. أخذوا علوم العرب والمسلمين، التي نسميها «العلوم الطبيعية». وتطبيقات هذه العلوم، ثم طوروها في عصر النهضة.. ولكنهم، فيما يتعلق بالإنسانيات تحفظوا.. لقد رفضوا «التوحيد»، وهو جوهر فكرية – [أيديولوجية] – هذه الأمة،

ومعيار نظرتها وتصورها لهذا الكون.. ورفضوا قيم حضارتنا. ورفضوا «البوسطية الإسلامية»، التي هي الموقف المعتدل والمتوازن الذي ألفت به حضارتنا بين ما هو «دين» وما هو «دنيا».. وبين «الدنيا» و«الأشرة».. وبين «الجسد» و«الروح». وبين «الحكمة» و«الشريعة» إلىخ.. وهذه «الوسطية» هي المزاج الحضاري والروح الحضارية التي تميزت بها حضارتنا العربية الإسلامية..

لقد أخذوا الجانب العلمى، المؤسس على الحقائق العلمية، وطوروه. أما فيما يتعلق بالعلوم الإنسانية، وبالقيم، وبالأخلاقيات، والطابع الحضارى، والذى يشبه «البصمة»، و«المزاج الحضارى» و«الروح الحضارية» فلقد رفضوها. رفضها هذا التيار، الذى أسس وبنى وصنع وقامت على أكتافه فكرية عصر النهضة في أوريا.

هذه هى التيارات الأوربية الثلاث، التى واجهت «الوافد» العربى الإسلامى إبان سعى أوربا إلى النهضة.. والتى تقابل تياراتنا الثلاث فى موقفها من فكرية «التغريب».. تبلورت فى الواقع الفكرى الأوربى.. كما تبلورت فى واقعنا الفكرى، إزاء ظاهرة الاحتكاك الحضارى بين الحضارتين، لتشهد على عموم هذا القانون!..

«فأهل الجمود».. يرفضون أى انفتاح على أى حضارة من الحضارات، وينكفئون على الذات، بصرف النظر عن صلاح وصلاحية هذه الذات!..

وقوم - هم «المتغربون» - يرون أن الصلاح والأصلح هو أن نتحول إلى الجانب «المتحضر» في كل شيء، ونصبح مثله في كل المجالات والميادين..

والتيار الذي نسميه - في حالتنا- تيار «التجديد الديني» قد أبصر رواده أن لأمتهم مشروعًا حضاريًّا متميزًا، برتفع على قاعدتين، ويطير بجناهين: بالمميزات الحضارية الخاصة وبالعلوم والنظم، التي تمثل «مصادر القوة» في الحضارة الغربية..

لقد قال جمال الدين الأفغاني - وهو رائد هذا التيار-: «إن العلم ابن الدليل»!.. وقال أيضًا: «ليس على الشرقى أن يبدأ من حيث انتهى الأوربيون، وإنما لابد من الاحتفاظ ببعض من الأصول التي كان عليها أسلافنا الشرقيون».. فهذا موقف التمييز بين العلوم التي لا وطن لها، ولا جنس، ولا حدود تحد صلاحها وصلاحيتها.. ويين الإنسانيات والاجتماعيات والفلسفات والفكر الذي يحدد للإنسان تصوراته للكون، وكل ما يتميز بتميز الواقع الحضاري..

وهذا التمايز الحضاري - كما أشرت - هو غير الانغلاق أو العداء الحضاري..

وعلى سبيل المثال، فنحن لو تظرنا إلى «هريطة» هذا الكوكب الذي تعيش عليه، من الزاوية الحضارية.. هل يستطيع إنسان أن ينكر أن الصين حضارة متميزة؟.. وأن الهند حضارة متميزة؟.. وأن الغرب والمسلمين وأن الغرب حضارة متميزة؟.. وأيضًا، أن العرب والمسلمين حضارة متميزة؟.. وأن التواصل الحضاري يجب أن يبرأ من «التبعية» و«الذويان».. وأن يبرأ كذلك من «العداء الحضاري». و«الخصومة» الحضارية؟

انظروا إلى ماوتسى تونج [١٨٩٢ - ١٩٩٧م]. ألا يقولون: إنه قد طوع الماركسية - وهي «وافد» - للواقع الصينى - «الموروث»!. فأصبحت شيئًا جديدًا، عندما يقارنه خصومه بالأصل الأوربي، نراهم يتهمون «ماو» بالهرطقة والمراجعة والردة والانحراف!. لكننا نقول: هنا، كانت الصين، بموروثها الفكرى، بوتقة حضارية متميزة، وفي هذه البوتقة كان على «الوافد» أن يُطوع «للموروث» فيتشكل بشكل جديد..

وهذا المثل الصينى يذكرنا بما أشرت إليه من أن أسلافنا العرب المسلمين، عندما ترجموا الفلسفة اليونانية، فإنهم «قرأوها قراءة إسلامية»... لقد تمثلوها من موقف المستقل وموقع الراشد الصحيح فانطبعت بروههم الحضارى المتميز ومزاجهم الحضارى الخاص... والذين يفقهون – ولا أقول: يقرأون! – شروح ابن رشد على أعمال أرسطو [ ٢٨٤ – ٣٣٢ق.م] – وهو الشارح الأكبر لأرسطو – يرون في إضافات ابن رشد وإبداعه ما يمثل ابن رشد المسلم، والمتكلم، والقاضى، والفقيه.. هنا كانت الإضافة الممثلة لروحنا الحضارى حتى في الشروح الرشدية على أعمال أرسطو.. أما إذا أردنا ابن رشد في صورته الحقيقية المتكاملة، فلابد أن نبحث عن ذلك في الأعمال التي أبدعها، كمتكلم ومشرع وفقيه.

هذا هو القانون الذي حكم احتكاكنا العنيف بفكرية «التغريب»، عندما بدأت الغزوة الأوربية الحديثة.. وهو ذات القانون الذي حكم احتكاك الغرب بحضارتنا إبان نهضته.. ومن قبل ذلك حكم احتكاك العرب المسلمين، أواخر العصر الأموى وفي

العصر العباسي، بالحضارات التي أخذوا منها وترجموا عنها.. حضارات اليونان والفرس والهنود.

ونحن عندما نتأمل في تجربة مصر تحت قيادة محمد على باشا، تجد ما يفيدنا في هذا الموضوع.. إن البعض منا عندما يفتح كتاب [البعثات العلمية في عهد محمد على وعباس وسعيد]. وهو الكتاب الذي وضعه الأمير عمر طوسون [١٢٨٩ -١٣٦٣هـ = ١٨٧٢ - ١٩٤٤م]. إن هذا البعض يردد كلامًا شائعًا - ولكنه مخطئ - يقول: إن من سلبيات محمد على أنه قد بعث المبعوثين الذين درسوا العلوم والفنون العملية من طب وزراعة وهندسة وعسكرية وقناطر وجسور واستحكامات وطياعة ونسج وغزل. إلخ. إلخ. ولم يرسل مبعوثا واحدًا ليدرس إنسانيات الحضارة الأوربية وفلسفاتها.. وحتى الذين برعوا في إبداع الفكر الإنساني، من هؤلاء المبعوثين، فإن براعتهم هذه لم تكن وليدة ما درسوه في أوربا بهذا الميدان. فعلى مبارك [١٢٣٩ - ١٣١١هـ = ١٨٢٣ - ١٨٩٣م] الذي برع في التأريخ للمجتمع من خلال [الخطط] كانت دراسته في أورباعن الاستحكامات العسكرية!.. والطهطاوي [١٢١٦ - ١٢٩٠هـ = ١٨٠١ - ١٨٧٣م] قد تخصص هناك في ترجمة علوم الصنعة والفنون العملية!. فكانت ريادته لهذا الميدان عودة وإعادة لريادة طلائع المترجمين العرب في العصر الأموى، عندما بدأوا بترجمة علوم الصنعة منذ ثمانينيات القرن الهجرى الأول تحت قيادة خالد بن يزيد [٩٠٠هـ - ٧٠٨م].

ونحن لا نرى فى صنيع محمد على باشا هذا سلبية. كما يرى الأخرون.. فهو لم يقتصر – فى البعثات إلى أوربا – على علوم الصناعة وأصولها العلمية – العلوم الطبيعية – لأنه كان متخلفًا ومصابًا بالثنائية والازدواجية، كما يفهم البعض خطأ، ويحكم ظلمًا، وإنما صنع ذلك لأنه كان واعيًا «بالضروري» الذي هو فى حاجة اليه. وعارفًا بماهية «الواقد» الذي نحتاجه، وماهية «الموروث» الذي لا بد من الاحتفاظ به لقد تعلم الطباعة من أوريا، وأقام المطبعة التى طبعت علوم أوريا العملية. كما طبعت ذخائر «الموروث» في أول مشروع قومى لإحياء التراث في عصرنا الحديث!..

والطهطاوى.. الذى يجمع الجميع على أنه صاحب «المذهب الإنسانى»، وعلى أنه هو الذى أوقد سراج التنوير.. إلخ.. إلخ.. نقرأ في أعماله حديثًا طيبًا عن الأوربيين، باعتبارهم أهل التمدن والتقدم والصناعات، الذين يجب علينا أن نأخذ عنهم هذه العلوم وتطبيقاتها. بلا عقد ولا حدود.. ولكننا نتعلم منه، أيضًا، أن مراده وهدفه من هذا الانفتاح الذى دعا إليه هو علوم «التمدن المدنى و«العلوم الجكُمية العملية».. وهو يكرر هذا ويلح عليه. فإذا جاء إلى «القلسقة الغربية» وتصور الأوربيين للكون. فألسفتهم في التشريع تحفظ على ذلك، وحدثنا عن «أن لهم في وفلسفتهم في التشريع تحفظ على ذلك، وحدثنا عن «أن لهم في أيضًا، نجد البعض يعيب ذلك على الطهطاوى: لأنه يتمنى أن لو تبنى الرجل كل ما في أوربا، حتى الفلسفة واللاهوت!.. ويرى هذا البعض في موقف الطهطاوى هذا «ثنائية.. وازدواجية.. وعجزًا عن تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند تبنى الحضارة الغربية ككل»!.. وأنا أقول: إن هذه هي العبقرية عند

الطهطاوى، وهذا هو الموقف الأصيل، الذي تجسدت فيه «الأصالة والمعاصرة على النحو النافع والمطلوب... لقد عرف الطهطاوى ما الذي نحتاجه من أوربا، كي تقوى شخصيتنا الحضارية المتميزة، فبحث عن «الوافد» الذي يقوى به «موروثنا» المتميز، وليس عن «الوافد» الذي يطمس هذه الذاتية الحضارية المتميزة!

ونموذج محمد على باشا. ونموذج رفاعة الطهطاوي من النماذج الحية التى ترينا فعل هذا القانون الذي أبصره هؤلاء العباقرة المصلحون والمجددون.. وأبصروا حكمه لظاهرة الاحتكاك بين الحضارات ذات العراقة والغنى والاستمرار.. ماذا نحتاج؟.. وما العلوم التي لا وطن لها؟.. والتي لا خطر على ذاتيتنا المتميزة من وفودها؟.. والتي لا بد لنا وأن نسعى إليها سعينا جاذًا وحثيثًا. وما الناتية الحضارية اللتي لا بد من تجديدها، والنهوض بها، وتطويرها؟ مع المحافظة على الأصول والسمات والقسمات التي تَضَمَنَ بِقَاء تَمَايِرُهَا المُتَسِقِ مِعِ الشَّخْصِيةِ القَوْمِيةِ للأَمَةِ..: لأَنْهَا، بالنسبة للأمة ...؛ كالبصمة بالنسبة للقرد.. فكما أن لكل إنسان «بصمة»، وهو يصافح الكل دون أن يفقد تميزه ببصمته هذه عن الأخرين، كذلك، هناك الناتية الحضارية المتميزة، والتي يجب أن نبحث عنها في «الموروث».. ونحن عندما نسعي لامتلاك العلوم وحقائقها والاستفادة من تطبيقات هذه العلوم، والاستفادة من تجارب الأمم والحضارات الأخرى، فإنما نسعى لامثلاك «مصادر القوة»، التي تقوى بها ذاتيتنا الحضارية المتميزة، دون أن تخلطها بتلك المصادر التي تمسخ شخصيتنا أو تشوه ذاتيتنا، أو تنسخها من الأساس! إن الإنسان الصحيح - [المستقل] - يزداد صحة بتمثل المناسب من الغذاء.. بينما هذا الغذاء قد يودى بحياة المريضا.. والإنسان ينمو ويتطور، فتتغير فيه أشياء، ولكن هناك ثوابت تجعله هو هو رغم النمو والتطور الذي يعتريه.. وكذلك مثل الحضارات، فيها الثوابت والأصول والقسمات التي تمثل هويتها، وفيها المتغيرات التي تفسع الهوامش للتفاعل والأخذ والعطاء مع الحضارات الأخرى.. وعلينا أن نبصر ذلك جيدًا.. وأن نميز بينه جيدًا، حتى تتجنب مخاطر «التبعية والذوبان».. ومخاطر «الجمود والانغلاق»!

## أي موروث؟.. وأي وافد؟..

إذن، فالقضية ليست قضية: «موروث» و«وافد»، على الإطلاق والتعميم.. وإنما هي قضية: ما الصالح والصحى من «الموروث»، ومن «الوافد»؟..

بل إنتا سنجد في كل «موروث» حضاري «وافداً»!.. ذلك أن بعض «الوافد» لصلاحه وملاءمته للروح الحضارية، يتحول، يعد تمثله، إلى «موروث»!.. فالوافد الجديد يمكن أن يكون نافعًا وصالحًا، ويمكن أن يكون ضارًا.. إذن، فالموقف ليس: هل أنا مع «الموروث» بشكل مطلق؟ أو مع «الوافد» بشكل مطلق؟.. وإنما لابد لنا أن نبحث عن «الهوية» الحضارية؟ فيم تتمثل؟ وأين الثوابت؟ وأين الممثل الممثل الموروثة؟... والمعربات، التي في هامشها مساحة ومكان للوافد، الممثل لمدد القوة والصحة للهوية وللثوابت الحضارية الموروثة؟...

وعلى سبيل المثال: فأنا عندما أجد في الموروث العربي الإسلامي «قيم التواكل والزهد»، الذي قد يصل إلى درجة إدارة الظهر للدنيا وللعمران.. فإننى أعرف أن هذا التواكل وزهد

الدراويش، هو، في الأصل، «وافد» فارسى، دخل إلى الحضارة العربية الإسلامية ووفد عليها من الموروث الفارسى القديم، وكان وسيظل ضارًا. لقد أصبح «موروثا»، ومع ذلك فأنا ضده، عندما كان وافدًا، وضده بعدما أصبح جزءًا من بنية هذه الحضارة، فهو «موروث»، لكنه موروث ضار، كما كان وافدًا ضارًا!.

و«قيح عصر الحريم»، فيما يتعلق بوضع المرأة، والنظرة إليها.. لقد بدأت «وافدًا» تركيًا مملوكيًا بخيلاً على حضارتنا العربية الإسلامية.. ومن يقرأ فتاوى الإمام محمد عبده عن رأى الإسلام في تعدد الزوجات يجد حديثه عن هذه الحقيقة.. ولقد تحولت هذه القيم إلى «موروث»، إلى الحد الذي جعل الكثيرين يتصورون أن قيم عصر الحريم هذه هي المعايير الإسلامية التي نظر بها الإسلام إلى المرأة المسلمة!.. ونسى هؤلاء أن صورة المرأة المسلمة، في صدر الإسلام كانت الممرأة المقاتلة، والمناضلة، والعاملة، والعالمة، والتي تدافع عن حقوقها حتى بالمظاهرات... والتي تذهب إلى الرسول، ١٠٠٤، وتقول له: إن الرجال قد استأثروا بك دوننا، وأنت مبعوث للجميع، فاجعل لنا يومًا تحدثنا فيه وتعلمنا أمور الدين!.. ينسى هؤلاء الناس الصورة الإسلامية للنساء المسلمات اللأتى حملن السلاح ودافعن عن الرسول في غزوة أحد، عندما فر كثير من الرجال.. إلخ.. إلخ.. فصورة المرأة المسلمة المناضلة قد انزوت وكادت تتلاشى في صقحات موروثنا، وأصبحت قيم عصر الحريم، وصورة المرأة التى خلقت لتكون لعبة الرجال وموطن شهواتهم ودمية تنزين بها البيوت- هى موروثنا الذى أضفى عليه البعض قداسة الدين. محاولين تخليده ليصبح جزءًا من الهوية الحضارية لأمتنا.

و«الطبقية المستخلة».. إنها، هي الأخرى، «واقد» قارسى وبيزنطى، غريب عن الموروث العربي الأصيل، الذي تميز بالعدل والمساواة وقيم الاشتراك العمومي بين أفراد القبيلة ثم الأمة في أمور المعاش!.

والذين يتأملون مغزى موقف الخليفة الراشد عمر بن الخطاب من أبهة الملك وامتيازات الوالى التى كان عليها معاوية بن أبى سفيان عندما كان واليًا لعمر على الشام.. الذين يتأملون موقف عمر هذا يدركون كيف كان معاوية – بالأبهة.. والحجابة.. والطبقية – يمثل شيئًا وافدًا وغريبًا عن الفكرية الإسلامية البسيطة في شبه الجزيرة العربية.. ولقد علل معاوية إدخال هذا «الوافد» في حياته وأسلوب حكمه لولايته، بضرورة ذلك لنفاذ هيبة الوالى إلى قلوب الناس.. فهذه الأبهة والطبقية من مواريث البيزنطيين، التى غدت موروث ولاية الشام!.. ولقد كان جواب عمر على تبرير معاوية هذا:

- لا أمرك، ولا أنهاك؟!..

فلقد كان بإزاء واقع مختلف عن واقع شبه الجزيرة العربية البسيط. وأمام وافد غريب عن البساطة والجماعية التى سادت شبه الجزيرة في ذلك التاريخ،

وهذا «الوافد» الفارسي والبيزنطي قد أصبح «موروثا».. والأن، نجد أصحاب «الخيار الطبقي»، الذين يحبذون الطبقية المستغلة، يضغون عليه قداسة الموروث، بل وقداسة الدين!.. فيتحدثون عن مشروعية «الطبقية المستغلة» وضرورتها ليتخذ بعض الناس البعض الآخر سخرياً!! إلخ.. إلخ.. وهم بذلك، إنما يضفون قداسة الإسلام الحنيف، دين العدل والمساواة والجماعية والتكافل الاجتماعي، يضفون قداسة هذا الدين الحنيف على هذا «الوافد» الطبقي الاستغلالي، الذي جاء من حضارات وثنية مشركة ومجتمعات طبقية لم تعرف بساطة البقعة التي ظهر فيها الإسلام! إذن، فواجبنا ألا نتعصب للموروث لمجرد أنه موروث.. وألا

إذن، فواجبنا ألا نتعصب للموروث لمجرد أنه موروث.. وألا نرفض الوافد لمجرد أنه واقد.. وإنما لابد أن نبحث عن مكان الموروث من هوية الأمة الحضارية، ومن الثوابت والأصول التي تمثل السمات التي تتميز بها وتمتاز عن الأمم الأخرى.. ودور هذا الموروث في المحافظة على التواصل الحضاري في مسيرة الأمة التاريخية ومكانه من ترسانة الأسلحة اللازمة للأمة في مراعها ضد تحديات العصر الذي نعيش فيه.

وأن نبحث، كذلك، عن ماهية «الواقد»... وهل هو عامل قوة ضرورى لأمتنا؟.. وعن مدى اتساقه مع روحنا الحضارية التى تميز أمتنا؟.. فإن كانت نهضتنا تقتضيه، ومشروعنا الحضارى يستدعيه، فلابد أن نسعى إليه سعيًا جادًا وحثيثًا.. فهو آولى بنا، ونحن أولى به من «موروث» قد أصبح قيدًا يحول بيننا وبين الانطلاق:

#### ما هي الهُوية؟

وإذا كان المعيار في الموقف من «الموروث» ومن «الوافد» هو «هوية» هذه الأمة، والثوابت الحضارية التي تتميز بها. والروح الحضارية العكونة لمزاج حضارتها.. فلا بد أن نحدد ما هي هذه «الهوية»؟

هل الهوية هي كل التراث؟

نحن نجيب بالنقى.. ذلك لأن تراث الأمة هو كل الموروث، هو كل ما ورثناه، سواء عنه ما كان من «علوم الشرع». أو من «العلوم العقلية»، أو فى «العلوم التجريبية».. كل هذا هو تراث الأمة. وهذا التراث علىء بالمواقف والاتجاهات المختلفة، بل والمتناقضة والمتعارضة، لأنه ثمرة لإبداع تيارات فكرية ومدارس فكرية متمايزة بل وحتناقضة عاشت وأبدعت فى ذلك الواقع القديم.. وهذا الواقع، الذى تبلور فيه هذا التراث، متطور أبدًا ومتغير حتمًا، بحكم قانون التطور، الذى هو سنة من سنن الله، سبحانه، فى الكون.. وهذا التطور لابد أن يستدعى تجاوز قطاعات من هذا التراث، وهي التي نسميها «المتغيرات». ولذلك، فليست عتاقة الكتب واصفرار أوراقها وغرابة حروف مخطوطاتها ولا قدم مقولاتها، ليست هذه بالمؤهل ولا بالحجة التي تضفى على الموروث القداسة أو المصداقية.. ومن ثم فنحن اليوم لسنا ملزمين بالتزام معارك القدماء، ولا بمناهجهم، ناهيك عن مقولاتهم وما أبدعوا من نظريات.. والقول بذلك الإلزام عبث.. والذين يفكرون على هذا النحو إنما يعبثون!

ذلك لأن القضية ليست الحفاظ على كل الموروث، حتى ولو تجاوزه التطور.. فليس كل الموروث هو «الهوية الحضارية التى تميز الأمة حضاريًا»..

ونحن عندما نبحث عن تعريف «الهوية»، سنجد أن مصطلحها ليس غريبًا عن موروثنا القديم.. فهو واحد من المصطلحات التى ضمتها معاجمنا القديمة.. سنجد الجرجاني [٧٤٠ - ١٨٨ه = ٩٠٠ - ١٣٤٠ م] يعرف الهوية في كتابه [التعريفات] - وهو قاموس للمصطلحات - يعرفها بأنها «هي الحقيقة المطلقة، المشتملة على الحقائق اشتمال النواة على الشجرة في الغيب المطلق».. أي أنها تعنى: الذاتية، الخاصية، البصمة التي تميز الظاهرة عن الظواهر التي تشبهها..

أما «مجمع اللغة العربية»، فهو يعرف «الهوية»، حنيثًا، فيقول: إنها «حقيقة الشيء، الشخص، المطلقة: المشتملة على صفاته الجوهرية، وليست أي صفات، والتي تميزه عن غيره»... هذا هو تعريف «الهوية»، قديمًا وحديثًا، ولذلك، فإننا إذا قلنا - بصدد الحديث عن الشخصية القومية والشخصية الحضارية-:

- ماذا تعنى الهرية بالنسبة للحضارة؟

كانت الإجابة:

- إنها الصفات الجوهرية التى تميزها عن غيرها من الشخصيات القومية والحضارية إنها «البصمة» الممثلة للقدر الشابت والجوهرى والمشترك من السمات العامة التى تميز شخصًا ما عن غيره أو قومية عن غيرها أو حضارة عن غيرها من الحضارات، إنها هى النواة، وهى الجوهر...

وإذا كنا نقول: إن موروثنا قيه الثوابت وفيه المتغيرات، فهذا يعنى أن فيه ما هو «هوية»، وفيه ما هو «متغيرات»، التغير فيها والتطور وارد على نحو أكيد.

وهنا لابد أن نضرب على ذلك بعض الأمثلة:

فالعروبة.. بالنسبة لهذه الأمة، هوية، لأنه على مر العصور، ومنذ أن اندمجت هذه الجماعة البشرية، بالتعريب، فى هذه الأمة الجديدة، تعرب البشر، وأصبح ولاؤهم للعروبة، بالمعنى الحضارى. وليس بالمعنى العرقى والعنصرى.. ومن يقرأ ما كتبه العلماء العرب، الذين انحدروا من أصلاب وأصول عرقية غير عربية، يعرف كيف كان ولاؤهم للعروبة وانتماؤهم لها كاملاً وضالصًا.. ومن هؤلاء العلماء، على سبيل المثال: ابن جنى وضالحًا.. ومن هؤلاء العلماء، على سبيل المثال: ابن جنى

[الخصائص] فجاء أعظم ما كتب فى فلسفة العربية.. يكتب ابن جنى فيحدثنا كيف أنه لقى الكثير من علماء العربية دوى الأصول النسبية غير العربية، والمنحدرين منهم من أصل فارسى على وجه الخصوص، فسألهم عن مقام العربية بالنسبة للفارسية؟ فوجد إجماعهم على رقى العربية وارتقائها، حتى لقد أنكروا مجرد المقارنة والقياس؟!

فهؤلاء العلماء، قد تعربوا، وأصبحوا يفكرون ويقرءون ويكتبون بالعربية وخلص ولاؤهم وانتماؤهم للعروبة، رغم انحدارهم من أصلاب عرقية غير عربية.

والمواريث التى سبقت الفتح العربى والإسلامى، هى كذلك قد تعربت كما تعرب البشر ودخلت - أثناء «عصر التدوين» - فى نسيج الحضارة الجديدة، تلك التى تبلورت كثمرة لإسهام الجميع، جميع أمم الشرق، وكل مواريث هذه الأمم على امتداد عمق حضاراتها الضارب فى أعماق التاريخ... حتى أننى لو قلت إن نصيب غير العرب الأقحاح فى هذه الحضارة العربية الإسلامية أكبر من نصيب عرب شبه الجزيرة العربية، لما كنت مبالغًا ذلك أن الفتح العربى لم يمارس مع هذه المواريث الفكرية والحضارية الساسة المسخ أو النسخ أو التشويه.. وإنما أحياها، وعربها. وصبغها بصبغة الإسلام، وأدخلها فى نسيج الحضارة الجديدة.

وعندما حضر عمرو بن العاص إلى مصر، فاتحًا لها، ومحررًا إياها من القهر البيرنطي، وجد أن الذين يمثلون فكرية مصر القومية وأصالتها- وهم الأقياط «اليعاقبة» - وجدهم

مضطهدين، قد فروا إلى المغارات والأديرة في أعماق الصحاري.. ووجد «الملكانيين» الممثلين لمذهب البيزنطيين الغزاة -والممثلين «للوافد» الفكرى الروماني - وجدهم قد انفردوا واستبدوا بمؤسسات الفكر في مصر، وسيطروا على الكنائس.. فماذا صنع عمرو بن العاص «للموروث» المقهور والمضطهد؟ وماذا صنع بـ «الوافد» المستبد والمسيطر؟!.. لقد اقتلع الملكانيين [الوافد] من كنائس مصر ومؤسساتها اللاهوتية والفكرية، وأعاد كل ذلك إلى قوم مصار: اليعاقبة الأقباط! فعادت فكرية مصر القبطية البعقوبية إلى السيادة من جديد.. ثم تعربت هذه الفكرية وموروثها ودخل الناس في دين الله أفواجًا.. لقد أسلمت الأغلبية الساحقة من السكان، ومن لم يسلم تعرب، وأسهم وأبدع مع من أسلم في هذا البناء الحضاري الجديد.. ووجدنا «الإسلام الدين» «الإسلام العقيدة» قد وقف عند حدود الذين أمنوا به، وأسلموا وجههم لله وفق عقائده، التي بشر بها محمد، ﷺ منذ فجر البعثة.. أما الحضارة العربية الإسلامية، التي تبلورت في عصر التدوين، فلقد جاءت تُمرة لابداع كل الذين تعربوا، وكل الذين طبعوا بهذه الهوية الحضارية الجديدة، على اختلاف شرائع الأديان والمعتقدات...

وهذه العروبة، التى اتسعت دائرتها، وزاد عمقها، قد عاشت وصمدت لكل الشحديات، فالمماليك والعثمانيون، قد حكمونا قرونًا زادت على القرون التى حكم فيها العرب الذين سبقوهم! وفى ظل حكمهم ظهرت دعوى التفرقة بين «العروبة» وبين «الإسلام» عندما زعمت السلطة أن «العروبة» تتناقض مع «الإسلام».. بدأ هذا الرعم في ظل الدولة المملوكية، ورأيناه يتصاعد في ظل الدولة العثمانية إلى حد اضطهاد العروبة والعربية، حتى لقد سعى الأتراك إلى تتريك الأمة العربية.

ثم رأينا، في الجزائر الجهود الاستعمارية المحمومة لفرنسة الشعب الجزائري، عندما حاولت فرنسا تحويل الجزائر إلى امتداد لاثيني فرنسي لها عبر البحر المتوسط.

ورأينا الجهود التغريبية التي بذلت – في قوة واستمرارية وانتظام وشمول – حربًا على العربية وتراثها ودينها، لقطع الروابط التي تجمع هذا الثالوث – العربية.. والتراث.. والدين – فمرة يريدون كتابتها بالحروف اللاثينية، ومرة يريدون استبدال العامية بها.. وفي كل الأحوال هم يشككون في أصالة تراثها، ويعزلون الإسلام عن عرش الحياة المدنية.. ولما لم يبلغوا، على هذه الجبهات، كل الذي أرادوا، حاربوا العربية بالتجاهل لها وبالجهل بها.. حتى وجدنا خطباء ومتحدثين في أجهزة الإعلام المسموعة والمرئية. ومعهم «كتبة» في وسائل الإعلام المقروءة تشع منهم وتتقاطر علينا الأخطاء الفاحشة باللغة القومية... بن لقد وصلت الأخطاء الفاحشة إلى منبر خطبة الجمعة وخطبائها... وعمت الشعر العربي، وغزت القرآن الكريم والحديث الشريف، على ألسنة كثير من الخطباء!

ومع كل ذلك، قلقد وجدنا هوية «العروية» تكمن، صامدة أمام كل ثلك التحديات، لقد كمنت في الجزائر، كُمون النواة، والجوهر، والحقيقة المطلقة، حتى حان الحين فأعادت الجزائر مرة أخرى إلى أحضان العروية والإسلام.. وكل تيارات التغريب التي رأيناها، قد اعتراها ويعتريها الوهن، ولم تلن للهوية «العروبة» قناة!.. حتى الذين بدءوا حياتهم الفكرية يبشرون بالتغريب.. ماذا صنعوا؟ وماذا صنعت بهم الحياة؟..

إن بعض الناس يتحدث، بسطحية وتبسيط للأمور، مثلاً، عن «حقبة كتابة الإسلاميات» في حياة أعلام ومفكرين من أمثال عباس محمود العقاد [١٣٠١ – ١٣٨٤هـ = ١٨٨٩ – ١٩٦٤م] عباس محمود العقاد [١٣٠١ – ١٣٩٣هـ = ١٨٨٩ – ١٩٩٢م] والدكتور طه حسين [١٣٠٦ – ١٣٩٣هـ = ١٨٨٩ – ١٩٧٢م] والدكتور محمد حسين هيكل [١٣٠٥ – ١٣٧٥هـ = ١٨٨٨ – ١٨٩٥ ما والدكتور محمد حسين هيكل [١٣٠٥ – ١٣٧٥ هـ المنابقيم عن منا البعض عن هذا التحول فيرجعه إلى أنهم قد طعنوا في السن، وقاربوا الموت، فأصابتهم نكسة التراجع عن القدرنت بتصفية بقايا ثورية ثورة سنة ١٩١٩م، التي أوقدت زند هؤلاء الأعلام!.. وأنهم – بنظر هذا البعض – قد انخرطوا، في مرحلة الهزيمة، يكتبون ما كتبوا في الإسلاميات

وهذا الكلام - السطحى والخبيث- يذكرنا بما قاله هذا البعض فى تفسير، رفض رفاعة الطهطاوى لفلسفة أوربا بأنه نقص وعيب وسلبية وازدواج فى الموقف والشخصية. ونحن نقول: إن أصحاب هذه التفسيرات لم يبصروا موطن الهزيمة فى مسيرة هؤلاء الأعلام الذين بدءوا متغريين، ثم عادوا إلى إطار العروبة والإسلام.. كانت هناك هزيمة حقًا، ولكنها كانت هزيمة

النموذج الحضارى الغربى، الذى انكشف أثره، ووضحت سلبباته، وظهر طابعه الاستعلائي والعدواني، فأيقن القوم أن هيمنة هذا النموذج الحضارى النغريبي على عقل الأمة وواقعها لن يثمر «التحضر» و «القوة» و «التقدم»، التي كانوا يؤملونها من ورانه، وإنما هذا سيثمر تشويه الموروث والخصوصية، والقضاء على فعالية هذا الموروث. لتصبح الأمة راسفة في أغلال التبعية للمركز الأوربي والغربي المسيطر في كل المجالات ومختلف الميادين. القد انهزم النموذج الغربي في عقول هؤلاء المتغربين وفي وجدانهم. وضاب أعلهم فيه، فعادوا أدراجهم إلى أصولهم وموروثهم وقواعدهم الأصلية والأولى.. ولذلك فإننا ننظر إلى هذا التحول الذي تمثل في حقبة كتابة العقاد وطه حسين وهيكل للإسلاميات.. ننظر إليه كظاهرة صحية. وكانتصار «للموروث» في صراعه ضد «وافد التغريب»! وقي هذا الضوء نمن نفهم مغزى أحداث فكرية حفلت بها حياة هؤلاء المفكرين والكتاب..

- قطه حسين، كان يعيد طبع كتبه.. لكن، لماذا لم يعد طبع كتابه [مستقبل الثقافة في مصر] النالسبب في ذلك، هو تجسيد هذا الكتاب لطه حسين «المتغرب» الذي يقلل من قيمة وفعالية انتمائنا العربي، ويضعنا في إطار «العقل اللاتيني»، عبر ما سماه حضارة البحر المتوسط..
- ولطفى السيد [١٣٨٩ ١٣٨٢هـ = ١٨٧٧ ١٩٦٢م] الذى بدأ متغربًا، ينكر العروبة القومية والسياسية، ويستنكر «الجامعة الإسلامية»، ويتحدث عنهما حديثه عن الاستعمار!

لطفي السيد هذا، قد عاد، في أواخر حياته، يتحدث عن العروبة حديثًا جديدًا، ينقض به ما كتبه عنها في مرحلة «التغرب». ومثل ذلك صنع طه حسين بالنسبة لموقفه من العروبة والقومية العربية. لقد عادوا، بشجاعة المفكر العظيم، إلى «الموروث»، وانهزم فيهم «وافد التغريب» إلى حد كبير!.. وكانت هذه العودة الحميدة هي الحقبة التي طبعت بأسلمة الحياة الفكرية لهؤلاء الأعلام، الذين بدءوا متغربين.. فهي إذًا، ظاهرة صحية، عاد بها هؤلاء الأعلام إلى قواعدهم مرة أخرى..

وهذه الظاهرة الصحية، التي حدثت في صفوف جيل من «المتغربين – الليبراليين»، هي التي نبصر الآن نماذج لها وعلامات عليها في صفوف جيل من «المتغربين – اليساريين».. فعلينا أن نحذر الخطأ والسطحية في التفسير.. إنها واحدة من علامات وظواهر النضج الفكري، وواحدة من علامات وظواهر النجي يحققه «الموروث العربي الإسلامي» ضد «وافد التغريب» ليبراليًا كان هذا الوافد أو شموليًا.

والقدين.. - كمثال أخر على الهوية - نقول: إن أمتنا هذه أمة متدينة.. وهذا الكلام - الذي يتردد كثيرًا - ليس عبثًا.. فالتدين قسمة من قسمات الهوية التي تتميز بها أمتنا العربية الإسلامية... والتدين، هنا، لا يعنى الشعائر وحدها، كما أنه لا يعنى «الدروشة»، وإنما هو موقف من ثوابت كثيرة.. منها:

■ الأسرة.. التي غدت - وكانت وستظل - في حضارتنا «حرمًا مصونًا» قد اكتسب معنى «الحرم» في الدين!.. صحيح أن «التغريب» و«التحديث على النمط الغربي» قد وجه الكثير من السهام إلى هذا البناء الأسرى المتميز، وأصاب هذا «المرم المصون» بما يبعث أحيانًا على الأسى.. فتفككت روابط كانت محكمة العرى، وضمرت الأسرة التي كانت ممتدة.. إلخ.. لكننا نلحظ مغزى النظرة السائدة، والتي تضع هذه الظواهر المرضية في إطار «الأمراض» التي لا بد من السعى إلى البرء منها، وفي إطار «الشذوذ» الذي يجب أن يخلي مكانه لتسود «القاعدة».. قاعدة الأسرة، باعتبارها «الحرم المصون والمصان!».

ولقد أدرك أعداء هذه الأمة ما للأسرة من مكان ومكانة فى هوية الأمة وثوابتها.. فخافوا، وهم يخلعون قانونها الإسلامى من على عرش المؤسسة القضائية، من تعميم ذلك فى محيط القانون الذي يحكم شئون الأسرة، فتركوا «قوانين الأحوال الشخصية» على حالها.. ليس من باب التسامح، ولا حبًا فى الشريعة، ولا سعيًا لدعم بناء الأسرة المسلمة.. وإنما مخافة الثورة التى توقعوها إن هم مسوا هوية الأمة الحضارية فى منطقة حساسة، بلغت فى الحساسية إلى مرتبة «الحرم المصون»!

■ والقيم.. والأخلاقيات.. هي الأخرى من توابت الهوية التي الطبعت بالطابع القدسي للدين والتدين.. وإلا، فهل فينا كتيرون يقيسون التعامل «بالمنفعة المادية» على نحو ما هو حادث في الحضارة الغربية؟

قد يكون «التغريب» و«التحديث على النمط الغربي» قد أحدث في واقعنا شيئًا من ذلك، يبرز في المدن، ويتواري في الريف.. لكن الجميع يحجبون عنه الشرعية والمشروعية، وينظرون إليه نظرتهم إلى الشنوذ عن القاعدة.. وإلى المرض الذي يرجون منه الشفاء!.. وإلى النتوء الخارج عن النسق العام والاتساق المقبول..

■ بل إن قسمة التدين لتبلغ في حضارتنا درجة تسترعى الانتباد، وتستحق الدراسة الخاصة والمتخصصة.. فلقد تعدى أثر التدين إطارالقيم والأخلاقيات والعلاقات الاجتماعية ليصل إلى ميدان العلوم الطبيعية وتطبيقاتها، فعرفت حضارتنا ما نسميه بـ «الروح المؤمنة» التي سرت، لا في «علوم الشرع» وحدها فهذا طبيعي ووارد ومألوف – وإنما في «العلوم العقلية» أيضًا، التي انسقت. في المنطلق والنتيجة والغاية، مع «علوم الشرع».. بل لقد شاعت هذه والنوح المؤمنة» في العلوم الطبيعية، التي نمت كعبادة لله يقيمها العلماء سعيًا لاكتشاف أسرار الله في كونه. وسننه في ملكونه. فإذا ما طبقوها نراهم قد ربطوا الوساشل في ملكونه. فإذا ما طبقوها نراهم قد ربطوا الوساشل بالغايات مستهدفين من تطبيقاتها تلك السعادة الدنيوية بعمران الكون الذي شاء لهم أن يعمروه.

ونحن نسأل ماذا يعنى إسلام مفكر فيلسوف مثل رجاء جارودى؟! وأهم من هذا، ماذا يعنى تعليله لاهتدائه للإسلام بأنه قد وجد فيه الدين الذى جعل الحضارة الإسلامية ترتبط فيها العلوم والمعارف بالحكمة والغاية؟! ذلك ملحظ يستحق التأمل العميق!

إن الذين يدرسون تراثنا العلمى يلحظون شيوع «الروح المؤمنة» في ثنايا هذا التراث، وتخللها لحقائقه ونظرياته. فحدتى «قوانين» هذه العلوم غير غريبة ولا بعيدة عن «الإيسمان»!فإذا قرأنا - من تراثنا - كتبا في [الأحجار والجيولوجيا] نجد المؤلف يبدأ هذه الكتب بـ [بسم الله الرحمن الرحيم] وبـ [الحمد الله]؛

وابن حزم الأندلسي [٣٨٤ - ٥٥٦هـ = ٩٩٤ - ١٠٦٤م] يؤلف في الحب كتابه البديع [طوق الحمامة]، فيبدأ الكتابة في الحب بداية الفقيه الذي يكتب في الإلهيات!..

وابسن سينا [ ۳۷۰ - ۴۸۰ = ۹۸۰ - ۹۸۰ م وهيو الفيلسوف العالمي - يقرأ كتاب أرسطو [ما بعد الطبيعة] فيستعصى عليه فهمه. ثم يعاود المحاولة. حتى يقع في يده كتاب للفارابي [ ۳۲۰ - ۳۳۹هـ = ۹۷۸ - ۹۵۰ م] يحل له المغاليق، ويعينه على فهم [ما بعد الطبيعة]. فماذا وجدناه قد صنع هذا العقل المتقلسف؟ لقد وضع كتبه وأوراقه جانباً، وأخذ شيذًا من نقوده، وغادر منزله باحثاً عن الفقراء والمساكين، يتصدق عليهم، شكراً الله الذي أعانه على فهم [ما بعد الطبيعة] لأرسطو!

إن هذه «المواقف - الأمثلة» بالغة الدلالة على هذا الذى نقول: إن حضارتنا العربية الإسلامية هى حضارة مؤمنة، يصل تأثير التدين فيها إلى ما هو أبعد من الشعائر والقيم والأخلاقيات والمعاملات فيسرى بروحه المؤمنة فى العلوم، حتى ما كان منها خاصًا بالطبيعة، وفى تطبيقات هذه العلوم؛ هذا عن حضارتنا العربية الإسلامية..

أما الذين يقرءون مؤلفات الحضارة الغربية في العلوم الطبيعية فإنهم لن يجدوا «للروح العومنة» أثراً.. بل إنهم سيجدون النقيض على نحو أكيد!.. فهذه المؤلفات قد لا تتحدث عن الإلحاد. ولا تجادل في إنكار وجود خالق صائع وقادر في هذا الكون، ولا تدعو إلى الهرطقة والزندقة، ولكنها تصحب القارئ من البداية إلى النهاية فتقف بعقله عند حدود المحسوس، والأسباب والمسببات في إطار هذا المحسوس، وفي خلال ذلك كله فإنها لا تشعر القارئ بوجود قوة خالقة وراء هذا المحسوس، بل ولا بالحاجة إلى وجود هذه القوة!.. إن هذه المؤلفات. حتى إذا لم تنكر صراحة وجود هذه القوة الخالقة. فإنها ترسب في الذهن الإنساني تصورًا للكون لا يحتاج الإنسان في إدراكه إلى أكثر من الأسباب والمسببات المادية التي يجدها ويلمسها أمام حواسه.. وهذا النهج الغربي... وهذه الروح الغربية تكوّن العقلية غير المؤمنة، ولذلك فإننا حين نتحدث عن الروح المادية والإلحادية للحضارة الغربية، لا نقف بمقاصدنا فقط عند «الطابع النفعي» في القيم والأخلاقيات. وإنما نقصد إلى ما أشرنا إليه من سريان «الروح الملحدة» في التراث العلمي للحضارة الغربية. الأمر الذي ميزها ويميزها عن حضارتنا العربية الإسلامية، التي تميزت «بروحها المؤمنة» تسرى في كل العلوم والفنون وسائر الميادين والمجالات.

فنحن عندما نقول. إن لحضارتنا تميزًا بـ «الروح المؤمنة»، التي هي أثر من آثار «التدين» في هويتنا الحضارية.. عندما نقول ذلك لا «نندروش». وإنما نقصد إلى ما قصد إليه جمال الدين الأفغاني عندما تحدث عن «التدين» فشبهه بـ «الْجِيلُة» و«الطبع» الذي طبع به إنسان حضارتنا، العربي المسلم، فهو حتى لو مرق من دينه، وتزندق وألحد، فإن أتر التدين وتأثيره يظل مطبوعًا فيه، مثله في ذلك كمثل أثر الجرح في الجسم بعد الشفاء والاندمال فهذا الإنسان لا يستطيع الخروج من جلده - كما يقولون!

والوسطية. إنها هي كذلك، في حضارتنا «هوية»، وواحدة من القسمات الثوابت.. والوسطية هذا لا تعنى المعنى السوقى الذى شاع بين الحامة من المثقفين والسياسيين لهذا المصطلح المظلوم! لا تعنى انعدام الوضوح، وافتقاد الموقف المحدد، واللعب على مختلف الحبال، وإمساك العصا من منتصفها.. الخ..الخ.. وإنما تعنى «الوسطية» في المفهوم الإسلامي. «الأمة الوسط» و«الموقف الوسط»، الذي هو: عدل بين ظلمين وحق بين باطلين، واعتدال بين تطرفين. ليس بالمعنى الأرسطي، الذي يجعل الفضيلة وسطًا يتوسط رذيلتين، متصورًا وجود مساقة عن يمين الفضيلة وعن يسارها، متساوية، نفصل بينها وبينهما.. وإنما بمعنى اشتمال الموقف الوسط على محاسن القطبين النقيضين التي يمكن جمعها والتأليف بينها. «فالعقلانية الإسلامية ، موقف وسط، ليس بمعنى التوسط بين «العقل» وبين والنقل ، وإنما بمعنى التأليف بين براهين والعقل ، و«النقل» جميعًا.. و«المادية الإسلامية» موقف وسط. ليس

بمعثى التوسط بين المادة والروح، وإنما بمعثى الجمع بين محاسنهما والضرورى منهما لخلق الإنسان السوى و«الشخصية الإسلامية» شخصية وسط، لا بمعنى انعدام انتمانها، وإنما بمعنى جمعها بين قضائل «الجسد» و«الروح»، وقضائل «الدنيا» و«الأخرة»، وقضائل «الدين» و«الدنيا»، وقضائل «الفردية» و«الجماعية»، إلخ، إلخ.

ذلك هو معنى «الوسطية»، التي هي روح المضارة العربية الإسلامية ومزاجها.. وأنا أحيانا أتساءل: لماذا نجد في التراث الفلسفي للحضارة الغربية ثياراً ماديًا ملحدًا منذ البونان وحتى العصر الحديث.. وهذا الثيار قديم وعريق، وسابق على ماركس [٧٨١٧] وعلى الماركسية، كما يعرف الجميع.. ولماذا لا نجد في التراث الفلسفي لحضارتنا العربية الإسلامية هذا التيار المادي الملحد؟.. وهل المصادفة هي التي صنعت ذلك، ووقفت خلفه؟.. لا أعتقد.. ولا أظن!.. وإنما مرجع هذا الافتراق وذلك التمايز إلى امتياز حضارتنا بـ«روح الوسطية» وقسمتها.. هذه الوسطية التي وازنت ما بين «العقلانية اليونانية» التي لم تعرف «النقل – إسلامية» تميزت عن «العقلانية اليونانية» التي لم تعرف «النقل – الوحي»، فأثمر هذا التوازن منظومة فكرية متميزة..

وإنه لأمر يستحق النظر والتأمل، بل ويستوجبهما، وهو أننا نجد أغلب الفلاسفة والمتكلمين والمفكرين المسلمين قد قالوا به «قدم العالم»، وهم، في ذات الوقت، مؤمنون يوجود خالق لهذا العالم القديم.. لقد جمعوا، بالمنهج الوسطى التأليفي وليس

التلفيقى - بين القول بـ«قدم العالم» وبين الإيمان بالخالق لهذا العالم.. على حين وجدنا أن ذات القضية هي التي قسمت الفكر في الحضيارة الغربية، تاريخيًا، إلى تيارين: مادي، ومثاليً فالذين قالوا بقدم المادة أنكروا وجود الخالق؛ لأنهم رأوهما ضدين لا يجتمعان ولا يأتلفان.. أما الذين قالوا بوجود الخالق، فلقد أنكروا قدم المادة؛ لأن الأمرين عندهم، أيضًا، ضدان لا يجتمعان ولا يأتلفان.. ولقد تكون من الأولين «التيار المادي»، ومن الأخيرين: «التيار المثالي»، على النحو المألوف والمعروف لدارسي الفلسفة الغربية..

أما في حضارتنا، التي تميزت بالوسطية.. حضارة الأمة الوسط، قلقد تآخت الحقيقتان ووجدنا [المعتزلة] - مثلاً - عندما يقولون بالخلق من «العدم»، ينبهون على أن هذا «العدم»: «شيء»!.. ووجدنا ابن رشد - مثلاً - يقول إنه قبل «الوجود بالفعل» يكون «الوجود بالقوة».. وإن «الخلق» هو «الخلق المستمر»، الذي يتحول به «الوجود بالقوة» إلى «وجود بالفعل». و«الوجود بالقعل» إلى «وجود بالقوة»، وهكذا باستمرار، تحول دائم لا ينتهى في هذا الوجود.. كما يقول: إن الله قديم، ولذلك فلا بد وأن يكون فعله - العالم - قديمًا أيضًا!.. وهو ذات المعنى الذي يعبر عنه الإمام محمد عبده بقوله: «إن المادة أزلية، كما أن الله أزلى»!..

هكذا وجدنا، في الحضارة الغربية، تيارًا ماديًّا ملحدًا، متبلورًا ومستمرًا عبر تاريخها الطويل.. وأخر مثاليًّا.. ولم نجد لذلك مثالا ولا شبيهًا في تاريخنا الفكرى والفلسفي.. لماذا؟ إن مرد ذلك هو امتياز حضارتنا بالوسطية، التى هى مزاج حضارى مختلف، أثمر فى حضارتنا ما نسميه بـ«تدين الفلسفة.. وتفلسف الدين»!.

فالمعتزلة، وهم رواد وصناع «علم الكلام الإسلامي» - الذي هو فلسفة أمتنا -.. والذين مثلوا فرسان العقلانية الإسلامية، هم الذين أسسوا فلسفتنا على قواعد الدين وأصوله، بينما تناقضت الفلسفة مع الدين في الحضارة الغربية، وقامت ولا تزال قائمة بينهما الحروب!

وهؤلاء المعتزلة، عندما قال خصومهم، من «أهل الحديث النصوصيين»: إن الأدلة ثلاثة، هي: الكتاب.. والسنة.. والإجماع.. قالوا هم بل إنها أربعة هي على هذا الترتيب العقل.. والكتاب.. والسنة.. والإجماع.. وعلوا ذلك بالحاجة إلى العقل، والكتاب.. والسنة.. والإجماع.. وعلوا ذلك بالحاجة إلى العقل، كقاض حاكم، في التعييز بين المحكم والمتشابه، والمطلق والمقيد، والخاص والعام.. إلخ.. إلخ.. من أيات الكتاب.. لأن هذا الكتاب الذي هو معجزة الإسلام والذي هو «النقل» قد جاء الكتاب الذي هو معجزة الإسلام والقله، وجعلته مناط التكليف، والقاضي الحاكم فيها، ولم تقصد إلى «إدهاش» هذا العقل وإخراجه عن الأطر التي أحكمتها وتحكمها البراهين.

فنحن. هنا، أمام «توليفة» جديدة، وهى شىء مختلف تماماً عن «التلفيق». أمام منظومة فكرية ومزاج حضارى قد مايز ما بين حضارتنا والحضارة الغربية على وجه التحديد! بل مايز بينها وبين كثير من الحضارات..

نحن نعرف أن المسيحية الأولى قد بلغت «فى الصوفية المسالمة وفى السلام الصوفى» إلى حد الدعوة إلى إدارة الظهر للدنيا.. ومن ضربك على خدك الأيمن، فأدر له خدك الأيسر!.. ومن غصبك ثوبك، فأعطه القميص!.. إلخ.. إلخ..

ونعرف أن المضارة الهندية قد بلغت في تصوفها حد الدعوة الإفناء المسد، بل لقد تعبدت بتعذيبه!

أما الحضارة الغربية فإن روحها المادية النفعية واضحة المعالم، سائدة فيها السيادة المطلقة، وفى كل الميادين، حتى لقد طوعت المسيحية المتصوفة فغدت فيها طقوسًا وشعائر لا علاقة لها بالصورة المثالية التي بدأت عليها!

لكن حضارتنا، كما أوضحنا، قد تميزت بالمزاج الوسطى المعتدل، الذي وازن ويوازن بين ما حسبه الآخرون في الحضارات الأخرى - متناقضات لا سبيل إلى الجمع بينها، فضلاً عن التأليف والتوفيق..

هكذا، أصبح باستطاعتنا أن نقول: إن سمات من مثل: «العروبة»، و«التدين»، و«الوسطية»، إنما تمثل، في حضارتنا: «هوية».. وأن علينا أن نتخذها معيارًا لصلاح أو عدم صلاح.. لصحة أو عدم صحة أي «واقد» جديد.. بل وأي «موروث» قديم...

### التشكيك في ثبات الهوية



لكن البعض قد يقول: إن ما تسميه ثوابت و«هوية».. قد لا يستعصى على التطور والتغيير.. ولقد ضرب لى يعض الأصدقاء مثلاً ليدلل به على ذلك فقال: إن البصمة يمكن أن تزال بقليل من الحامض!

وأنا أقول: إن الأمر ليس بهذه البساطة.. ولذلك فأنا أدعو إلى تأمل هذه الحقائق، التي هي في رأيي ظواهر حضارية تستحق النظر العميق والتفكير الذي يستخلص منها الدلالات:

- إن كونقوشيوس [٥٥١ ٤٧٩ق.م] لا يزال حيًّا في الصين حتى الآن!
- والإسلام ظل حيًا في «بخاري » رغم الشيوعية المادية كما هو حي في الأزهر الشريف!
- والأرثوذكسية ظلت حية في روسيا الماركسية كما هي حية في مقر بابوية الكرازة المرقسية!

حدث ذلك، ولا يزال يحدث رغم القرون الطوال، ورغم عوامل المتطور والتغير، الداخلية منها والخارجية. الأمر الذي يجعلنا نعتقد أننا بإزاء «متغيرات»!

■ وتركيا - والإسلام هويتها - لقد جاء كمال أتاتورك [ ١٢٩٨ - ١٢٩٨ ] - بناء على عوامل داخلية وخارجية - فتحًى الإسلام جانبًا، وفرض العلمائية على تركيا، ومر على ذلك قرابة القرن.. والآن نسأل: ما هي تركيا التي تعلمنت؟!.. إنها شريحة محدودة جدًا.. وأنتم ترون الآن البعث الإسلامي الذي يهز تركيا هزًا عنيفًا.. وما الانقلاب الفاشستي الذي قاده جثرالات حلف الأطلنطي، بقيادة «إفرين»، في مطلع ثمانينيات القرن العشرين، إلا نموذج لمحاولات الغرب الحيلولة بين الإسلام وبين السيادة في هذه البلاد من جديدا

■ والخديو إسماعيل [ ١٢٤٥ – ١٣١٢هـ = ١٨٣٠ – ١٨٩٩م] في مصر.. لقد قبل عن مصر: إنها قد غدت «قطعة من أوربا» في عصره.. ثم جاء الاستعمار فأسرع الخطا على ذات الطريق.. ومر ما يزيد عن القرن على سيادة هذا النهج في مصر.. والآن نسأل: أية مصر تلك التي أصبحت قطعة من أوربا؟!.. وأية مصر تلك التي استعصت على أن تصبح قطعة من أوربا؟! إن الشريحة التي تغربت هي التي خيل إليها، وهمًا، أنها قد أصبحت جزءًا من أوربا، أما جسد الأمة الحقيقي فإنه لم ولن يصبح قطعة من أوربا.. وعندما يجد الجد وتحدق بالأمة الخطوب، ينطلق وجدان

الأمة، عبر لسانها، بنشيد: «بلادى.. بلادى»، ويصبح «الإسلام» هو الحصن الذى تتحصن به!.. وتبرز «العروبة» كالسند الشامخ الذى تستند إليه، رغم كل محاولات المسخ والنسخ والتشويه.. بل وينسلخ يوماً بعد يوم من الشريحة المتغربة أفضل أبنانها، يعودون إلى قواعد هويتهم الحضارية، ليبراليين كانوا فى تغربهم أو شموليين!

إذن، فإن ما نسميه بـ «الهوية»، هو الجوهر، والنواة، والبصمة، والمزاج، والروح في هذه المضارة، وليس من السهل اقتلاعها. إنها من الثوابت، وليست من المتغيرات وقد يشتد الضغط والتأثير المقاوم والمعاكس لها، فيجعلها كامنة تتحين فرصة الهزة أو الزلزال لتبرز وتسود من جديد!

والذين قرءوا تاريخ الحركة الوطنية الجزائرية، يعلمون كيف سارت سياسة الفرنسة شوطًا كبيرًا على درب النجاح، حتى خيل لأنصارها أن الجزائر قد غدت، بالفعل الامتداد اللاتيني الفرنسي لفرنسا [الأم] عبر البحر المتوسط. ويعلمون كيف كتب واحد من هؤلاء المتغربين، الذين اندمجوا في فرنسا الأم، يسخر من فكرة وجود جزائر عربية مسلمة متميزة عن "فرنسا – الأم،" فعنون مقاله – في حقبة الثلاثينيات من القرن العشرين – بعبارة: [من بدلني على وطن اسمه الجزائر]؟!

وهو لاء الذين قرءوا تاريخ الجزائر، يعلمون جيدًا أن هذه الكلمات التي عبرت عن الشريحة التي تغريت وتفرنست، لم تمثل

إلا «الوهم - السطحى» الذي علا، لحين، جوهر الهوية الثابت، فلقد كانت العروبة، وكان الإسلام هوية الجزائر، كمنت لحين، ثم انطلقت فأزاحت الوهم، وحققت للجزائر النصر الذي تعرفون.. ولم يغلح معها كل ما صنعه الاستغمار: على امتداد أكثر من قرن من «تطوير وتغيير»!

## التفاعل الحضاري

وغني عن البيان – كما أشربًا إلى ذلك مرارًا – أن «التماين» الحضاري، هو موقف مختلف تمامًا عن «الانفلاق» أو «العداء» الحضاري.. فرفض الانفتاح على الحضارات الأخرى هو موقف ضار، فضلا عن أنه غير ممكن في ظروف ثورة أجهزة الاتصال والتواصل التي تزداد فعالياتها في العصر الذي نعيش فيه.. إن «التمايز» الحضاري إنما ينطلق من حقيقة موضوعية تؤكد وجود سمات وخصائص وقسمات تمايز ما بين المضارات الغنية والعربقة، تعبيرًا عن تمايرُ الشخصياتِ القومية والمكونات التاريخية لأمم تلك الحضارات. ولقد أثبت سير التاريخ الإنسائي. ولا يزال يثبت ويؤكد أن هذا الثمايز لم يمنع من الثقاء هذه الحضارات، وتفاعلها، وأن هذا التقاعل، عندما كان صحيًّا، ومن موقع الاستقلال - لا التبعية- وينهج راشد ورشيد. كانت ثمراته طيبة وخيرة. بل وضرورية لمختلف الأطراف، وكانت نتانجه دعنا للتمايز وليس إلغاء له، ونفيًا للانغلاق، الذي يحمل مخاطر الجعود والضمور والانقراض للحضارة التي تسلك سبيل الانغلاق إننا إذا نظرنا إلى حضارتنا، في وضعها الراهن. الذي فرضت عليها فيه تحديات كثيرة.. من مثل «التخلف الموروث» من عصور التراجع والانحطاط المعلوكية العثمانية.. ومن مثل «التغريب» الذي جاءت به الغزوة الاستعمارية الحديثة، فسنجد أن هذه التحديات قد كادت أن تعزل حضارتنا عن السيادة على أرضها، وحاولت اقتلاعها اقتلاعًا، ليحل النموذج الحضاري الغربي محلها، بزعم أنه «البديل العصري» القادر على «تحديث» الحياة وتغيير «التخلف الموروث».

وإذا كنا نرفض «التبعية» للنموذج الغربي، حرصاً على استقلالنا الحصاري، وإيمانًا منا بأن صلاحيته في بلاده وهي صلاحية يتشكك الغربيون فيها الآن – لا تؤهله للصلاحية في بلادنا. فإننا نرفض، كذلك، أن يكون «التخلف الموروث» هو البديل للتغريب.. فهذا «التخلف الموروث» لا يعبر عن سمات حضارتنا وخصائصها، لأنه –في أغلبه – واقد مملوكي أو عثماني، وركام من الجمود والشعوذة صنعه عصر التدهور.. فهو نتوء شاذ عن المجرى الطبيعي لتطورنا الحضاري الأصيل.

ويالطبع، فإن رفض «الشخلف الموروث» ورفض «التغريب»، يضع على عاتق الفكر العربي والإسلامي ثقل المهمة الأكبر والأعقد.. مهمة البحث الجاد لبلورة المشروع الحضاري النهضوي البديل..

فانطلاقًا من الاحتفاظ «بهويتنا».. وبحثًا في الحضارات الأخرى عن «عوامل القوة» التي تدعم استقلال هذه الهوية - ولا تطمسها - والتي تزيد هذه الهوية فعالية - ولا تضعفها - والتي

تخرج هذه الهوية من «الكمون - والوجود بالقوة»، إلى «الظهور - والوجود بالقوة»، إلى «الظهور - والوجود بالقوة»، إلى «الظهور امن هذين المصدرين، وصدورًا من هذين المنبعين.. وفي ضوء واقعنا المعاصر، والتحديات التي تولجه الأمة، وتشل فعالياتها، وتبدد طاقاتها، وتحول بينها وبين الانبعتاق والانبطلاق.. تأتى - ببعد استخلاص الهوية من «الموروث» - ضرورة البحث في الحضارات الأخرى عن «عوامل القوة»؛ حتى يكتمل للأمة المشروع النهضوى الكافل لبعثها الجديد...

وإذا كان بعض من «الإسلاميين النصوصيين» يتشكك ويشكك في إسلامية وجدوى أي انفتاح على الحضارات الأخرى أو استلهام من هذه الحضارات.

وإذا كان بعض من «المتغربين» يتشكك ويشكك فى قدرة الإسلاميين - بإطلاق - على ممارسة الانفتاح الحضارى.. فإننا نقول: إن ما أشرنا إليه من ضرورة التفاعل الحضارى، ليس كلامًا غريبًا على النهج العربي الإسلامي، ولا هو بالحديث الجديد غير المسبوق، بل إن هذا الموقف هو الموقف العربي الإسلامي، الغالب.. والأصيل..

■ فالرسول ﷺ من قبل أربعة عشر قرنًا، هو القائل عن «الحكمة»: «إنها الإصابة في غير النبوة»... فليست النبوة وعلومها، فقط، هي الحاوية للإصابة وللحكمة!

وهمو رضي الذي يعلم أمته ضرورة التماس الحكمة من مصادرها، بصرف النظر عن المواطن والمعتقدات.. فيقول

«الكلمة الحكمة ضالة المؤمن».. ولذلك، فأنّى وجدها فهو أحق الناس بها!

- وفقهاء الإسلام هم الذين شرعوا لضرورة الاستمرارية في مسيرة الفكر الإنساني.. فقالوا: «إن شريعة من قبلنا شريعة لنا، ما لم تنسخ»!.. فليست هناك حواجز تمنعنا من أن نصافح الآخرين، أو أن نستلهم الوافد المفيد، بل لابد وأن نسعى إلى الوافد الصحى والضروري، الذي يقوى استقلالنا ويدعم هويتنا وذاتيتنا..
- والكندى، الفيلسوف [٢٦٠هـ -٨٧٣م] هو القائل. «خليق بنا ألا نخجل من الاعتراف بالحقيقة واستيعابها مهما كان مصدرها»!..
- ■وابن رشد [٥٣٠- ٥٩٥هـ = ١٠٢٦ ١١٩٨ م] يقول: «إنه يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسبيله بما قاله من تقدمنا فى ذلك.. سواء أكان مشاركًا لنا فى الملة أم غير مشارك، طالما كان صوابًا..».
- وجمال الدين الأفغاني [ ١٣٥٤ ١٣١٤هـ = ١٨٣٨ ١٨٩٧ م ١٨٩٧م] هو القائل: «إن أبا العلم وأمه هو الدليل، والدليل ليس أرسطو بالذات ولا جاليليو بالذات.. والحقيقة تلتمس حيث يوجد الدليل».

«والتعدن الأوريي» هو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني. ولا ملجئ للشرقي، في بدايته، أن يقف موقف الأوربي في نهايته. ولا بد من التمسك يبعض الأصول التي كان عليها آباء الشرقيين وأسلافهم. أما المقلدون فإنهم يشوهون وجه الأمة، ويضيعون

ثروتها، ويحطون من شأنها.. إنهم المنافذ لجيوش الغزاة، يمهدون لهم السبيل، ويفتحون لهم الأبواب....!

■ ورفاعة الطهطاوى [١٢١٦- ١٢٩٠هـ = ١٨٠١-١٨٧٣م] هو الذى يقول: «علينا أن نأخذ عن أوربا «المعارف البشرية المدنية. والعلوم الجكمية العملية».. أما روح حضارتهم وفلسفاتهم فهى مليئة «بالحشوات الضلالية، المخالفة لسائر الكتب السماوية..»!

وعلى هذا الدرب سار رواد المد الإسلامي المعاصر..

■ فكتب حسن البنا [١٩٢٨ – ١٩٦٨ مـ = ١٩٠١ – ١٩٤٩م] – وهو الذي رفض ما في الحضارة الغربية من «مادية وإلحاد وشك وإباحية وأثرة وربا.. » – كتب يقول: «إن طبيعة الإسلام، التي تساير العصور والأمم، وتتسع لكل الأغراض والمطالب.. لا تأبي أبدا الاستفادة من كل نظام صالح لا يتعارض مع قواعد الإسلام الكلية وأصوله العامة.. إنه يدعو إلى أن نأخذ من كل شيء أحسنه، وينادي بأن الحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق الناس بها، ولا يمنع أن تقتبس الأمة الإسلامية الخير من أي مكان، فليس هناك ما يمنع من أن تنقل كل ما هو مفيد من غيرنا، ونطبقه وفق قواعد ديننا ونظام حياتنا وحاجات شعبنا..».

■ والمودودي [۱۳۲۱ -۱۳۹۹هـ = ۱۹۰۳ - ۱۹۷۹م] - وهو من أبرز من انتقد الطابع المادي للحضارة الغربية - هو القاتل «إن موقف الإسلام من الأخذ والعطاء بين الحضارات، هو شيء فطرى في الأمم التى تختلط بعضها ببعض، فهو لا يجيزه فقط، بل يريد له الازدهار. فالإسلام لا يريد لجدران التعصب بين الأمم أن تبقى قائمة، فلا تأخذ أمة فى حضارتها من أمة أخرى شيئًا..»!

■ وسيد قطب [ ١٣٢٤ - ١٣٨٦هـ = ١٩٠٦ - ١٩٦٦م] - وهو الذي سمى الحضارة الغربية: «الجاهلية الجديدة» - نراه يدعو إلى الإسلام «كتصور مستقل للوجود والحياة.. ينبثق منه - للمسلمين - منهج ذاتى مستقل للحياة كلها..».

وفى ذات الوقت، يدعو سيد قطب إلى أن نأخذ عن الحضارة الغربية علومها الطبيعية، التى هى - بتعبيره - «وليدة العبقرية الأوربية فى الإبداع المادى..»!

者 孝. 俊

إذن، ليس هناك خلاف في حضارتنا على ضرورة «التفاعل الحضاري». فبدءًا من أهاديث الرسول بي إلى الفقهاء. والفلاسفة.. ورواد التجديد والصحوة الإسلامية.. ومرورًا بتجرية هذه الحضارة في التفاعل مع غيرها من الحضارات، ليس هناك خلاف حول هذا الموضوع.. لقد كاد الإجماع أن ينعقد في حضارتنا على ضرورة التمييز بين «هوية الأمة».. التي تميزها حضاريًا، وبين «العلوم القائمة» على الحقائق والقوانين وتطبيقاتها، وهي التي لا وطن لها ولا جنس، ولا تتشكل بأشكال البيئات الحضارية المتمايزة.

فالهوية، لابد وأن نبحث عنها في «الموروث».. والعلوم الطبيعية، وتطبيقاتها، وما هو صالح ومقيد وضروري من التجارب الإنسانية، وكل ما يمثل «مصادر قوة» للهوية العضارية المتميزة، لا بد وأن نسعى إليه، نستلهمه، ونتمثله. ونوظفه لخدمة «المشروع الحضارى المتميز»، ولخدمة الهوية الحضارية المتميزة..

فليس هناك أدنى خلاف، إذن، حول ضرورة الانفتاح على الحضارات، وضرورة التفاعل مع هذه الحضارات، من موقع الراشيد المستقل. وإنما الخلاف، كيل الخلاف، هو مع دعاة «التبعية الحضارية»، الذين يزعمون – لنبرير هذه التبعية – أن الحضارة الغريبية هي الحضارة «الإنسانية» والعالمية. والعصرية» الوحيدة، وأنها «النموذج» الوحيد للتحضر والتحديث، وهم، لذلك، يتكرون «التعددية الحضارية»، و«التمايز الحضاري». إن الخلاف، كل الخلاف، هو مع هذه المقولة المغلوطة والدعوى الخطرة والباطلة.

إننا إذا وضعفا يدنا على الواقع الحضاري، التاريخي والمعاصر، فسنجد هناك تمايزًا بين الحضارات، وتعددية في الحضارة.. فهل يعلم الذين يزعمون وحدة الحضارة، التي هي في نظرهم الحضارة الغربية، ما كتبه السياسي الاستعماري الأمريكي جون فوستر دلاس [١٨٨٨ - ١٩٥٩م] عن وحدة الحضارة الغربية، تلك التي تضم، -في نظره- الدعوة الصهيونية وحركتها والكيان العنصري الاستيطاني الذي أقامته في فلسطين؟!.. هل يعلمون ذلك؟!.. وإذا علموا.. فهل يظلون على دعوتهم لأمتنا العربية الإسلامية إلى «التحضر» بذات الحضارة، التي تجمع ما

بين «بالاس» وسبيحين» ومشارون»؟! وهل هذا هو «الموقع الخضارئ» الذي يرتضونه لأمتنا. أمة العروبة والإسلام؟!

後 幸 幸

إننا لا نؤمن «بالحياد» في العوقف تجاه «العوروث» و«الواقد». «فالواقد» طارئ لايد وأن يخضع للقحص والانتقاء والاختيار. والمعيار هنا هو مدى ما يعتله من «مصادر للقود» تتسق مع طابعنا الحضارى، وتزيد هذا الطابع قود تعينه على أن يكون للأمة سيبلاً للتقدم والنهوض. أما «موروثنا» فهو ذاتبتنا الحضارية، وإبداع أسلافنا العظام، ومظهر عبقرية أمتنا، ومجلى الخصائص التي تميز حضارتنا العربية الإسلامية عن غيرها من الحضارات.

وهذا «الموروث» – الذي يمثل الإسلام مكونه الأول. ومعيار الصحة والخطأ فيه – ليس تاريخا مضى وانقضى ولا أكفان موتى، ولا قيودًا تشد الحاضر إلى ماض سحيق. وإنما هو طاقة مبدعة وخلاقة، وروح سارية في عقل الأمة ووجدانها. وإذا كان تمايزنا الحضاري. وعدوانية الحضارة الغربية، يفرضان علينا الحذر عندما ننظر في «الواقد» لنختار. فإننا يجب ألا ننسى أن «التجديد» هو سبيلنا المأمون إلى تمييز «الثوابت» من «المتغيرات» في «موروثنا» وقرز «المقيد» من «الضار» في «موروثنا» وقرز «المقيد» من «النصار» فبالتجديد وحده تعود الحياة لهذا «الموروث» اليوم وغذا. فتتحقق الاستمرارية الحضارية، دونما قيود على توجهنا وتطورنا إلى الأمام!

# نحو مشروع حضاری متمیز..

ونحن نؤمن أن «النهضة» – بكل ما تعنى من تغيير شامل وجذرى – هى سبيل أمثنا الوحيد لقهر ما يفرضه عليها الأعداء من تحديات.. ونؤمن، كذلك، أن المهمة الملحة لحركتنا الفكرية هى بلورة المشروع الحضارى الذي هو «دليل» هذه النهضة.. وإذا كنا لا نزعم أننا نمتلك كل الوضوح الذي يؤهلنا لبلورة معالم هذا المشروع، والذي نعتقد أن صياغته لا بد وأن تكون ثمرة عمل جماعي كبير – فإننا ندعو كل المؤمنين بتميزنا الحضاري، والمدركين لأهمية وضرورة استقلال أمتنا حضاريًا، ندعوهم إلى الإسهام في بلورة ملامح هذا المشروع، الذي هو طوق النجاة لهذه الأمة من مخاطر «الجمود والتخلف الموروث».. ومن مخاطر المسخ القومي والسحق الحضاري والتشوه المعرفي الذي تمارسه الحضارة الغربية مع حضارتنا، وكل حضارات الأمم التي ابتليت بالاستعمار والتغريب.

وفى إطار هذه المهمة الفكرية، فلربما كان مفيدًا أن نضع أمام العقل العربي والمسلم «نقاطًا» هي أشبه ما تكون «برءوس

الموضوعات» و«المحاور» التي نعتقد بدخولها في قسمات صورة ذلك المشروع.. المشروع الحضاري العربي الإسلامي، البديل.

■ إننا ندعو إلى تأمل «التوحيد»، باعتيارد فلسفة الأمة، وروح حضارتها، والبوصلة الموجهة لعقلها.. في نظرتها للكون... وفي التأليف الوطني والقومي والإسلامي.. «فالتوحيد» ملمح من أبرز ملامح حضارتنا بل لا نغالي إذا قلنا: إنها حضارة التوحيد.. إنه ملمح من ملامح حضارتنا بيه تميزت، وبيه جاءت دياناتها السماوية جميفا.. فنحن نجده في تراث مصر القديمة عند أخناتون سبحانه كإله للكون كله.. إنه جزء من مواريث حضارتنا، جاءها من بقايا الشرائع الإلهية القديمة.. وبه تميزت عن صورة التوحيد من بقايا الشرائع الإلهية القديمة.. وبه تميزت عن صورة التوحيد في [العهد القديم]، ثلك التي جعلت «التوحيد» أقرب ما يكون إلى الوثنية، فالله فيها هو إله لبني إسرائيل وحدهم، أما الشعوب الأخرى فلها ألهتها الخاصة بها!

وحتى وثنية العرب القديمة، في جاهليتهم التي سبقت الإسلام، فإنها كانت «انحرافًا» عن جوهر ونقاء هذا «التوحيد» ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلْقَ النَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيْقُولُنْ اللَّهُ ﴾ ".

﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِلْقُرْنُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَي ﴾ ".

وهذه الروح «التوحيدية» التي بلغت في روح الحضارة الشرقية مبلغ «الهوية» والثوابت من القسمات، هي التي جعلت

<sup>(</sup>١) لقمان: ٢٥ . (٢) الزمِر- ٣ .

المسيحية تعجز عن تلبية احتياجات الإنسان الشرقى الاعتقادية, عندما أصابتها التأثيرات «الهلينية» بما أخرجها من الإطار النقى للتوحيد!.. فكان دخول شعوب الشرق فى دين الله الإسلام- أفواجًا، دونما إكراه، بالترغيب أو الترهيب، رغم حرية الاعتقاد التى أبقت المؤسسات الكنسية وما لها من تراث فى الجدل وخبرات فى التبشير.. فلقد كان التوحيد الإسلامى، الذى بلغ الذروة فى البساطة والنقاء، والذى أعاد إلى هذه العقيدة التي هى جوهر الدين - صفاءها ونقاءها. كان هذا «التوحيد» هو «الهوية» التى أعادت شريعة الإسلام الكشف عن جوهرها، والتى اجتذبت الإنسان الشزقى إليها..

ولذلك، فنحن ندعو إلى تأمل هذا «التوحيد» ودوره وإمكانياته، التي من الممكن أن يكشف عنها مشروعنا الحضاري المنشود.

■ وندعو إلى تأمل «العروبة»، بمعناها الحضارى، غير العرقى أو العنصرى، وتأمل العلاقة العضوية التى تربطها «بالإسلام» بمعناه الحضارى، الذى يتجاوز نطاق الشعائر والطقوس فلا يقتصر عليها وحدها.. ففى هذه العلاقة نفى للتناقض المزعوم بين الدائرة القومية والدائرة الإسلامية، وترتيب لأولويات العمل، انطلاقا من الدائرة الوطنية، فالقومية، فالإنسائية.

ندعو إلى تأمل علاقة «العروية» بـ «الإسلام»، وما تعطى هذه العلاقة من إمكانات وملامح في مشروعنا الحضاري الذي نفكر فيه..

وندعو إلى تأمل «الوسطية الإسلامية» كمعيار للتوازن،

وباعث على الموازنة، التي غدت ملمحا من ملامح شخصيتنا الحضارية.. ومن ثم فإنها ملمح من ملامح مشروعنا الحضاري الذي ندعو إليه.

إننى أتصور أن «وسطيتنا الإسلامية» هذه ستجعل لمشروعنا الحضاري ذاتية متميزة:

- ففى النظرة للإنسان: وسطية، تراه خليفة لله فى الأرض...
   وليس السيد المطلق لهذا الكون.. وأيضنا ليس ابن الخطيئة المنبود!...
- وفى الحرية: الاختيار فى حدود الثوابت التى تمثل إطار الاختيار.. ومن ثم، فهنا وسطية بين الليبرائية المطلقة وبين الشمولية المطلقة.. قد تكون «الديمقراطية الموجهة» هى أقرب الصيغ للتعبير عنها.. اتفاق على الثوابت والمعايير وإطار المشروعية.. ثم تعددية فى السبل والمناهج والفروع والتفاصيل...
- وفى الاقتصاد: ملكية الرقبة فى التروة القومية لله وحده.. والأمة، ككل، مستخلفة عن الله فى الأموال.. فلا مكان للحرية الاقتصادية والملكية الفردية، بمعناها المطلق فى الفلسفة الليبرالية الغربية.. ولا مكان، كذلك، لتجريد الإنسان الفرد من أى حق فى النملك، الذى يحفزه للخلق والتنمية والإبداع.. لأن كون «الملكية الحقيقية» لله، يصحبها كون «الملكية المجازية» اللقرد، أى ملكية المنفعة التى هى الوظيفة الاجتماعية للمال.
- وفي طبيعة السلطة، وعلاقة الدين بالدولة: توسط بين «الكهانة» ووحدة الدين والدولة، وبين «العلمانية» وفصل الدين

عن الدولة.. يتجسد في «التمييز» بين الدين والدولة.. فالدولة في مشروعنا الحضاري «إسلامية». للشريعة – بمقاصدها – الهيمنة عليها، والمشروعية في قانونها.. لكنها ليست الدولة «الدينية». التي تحكم بالحق الإلهي و «رجال الدين» فتضفى العصمة والقداسة على البشر وتشريعاتهم باسم الدين!

■ وفي مفهوم «الأمة»: توسط بين المفهوم «القومي» العلماني»، الذي يستبعد الدين من القسمات المكونة «للأمة».. وبين المفهوم «الكهنوتي»، الذي يستبعد غير المسلمين من إطار «الأمة».. فالأمة، بالمعنى القومي، تستوعب كل الذين وحدت بينهم السمات القومية.. فهم، جميعًا، أمة المواطنة، يستوون ويتساوون في حقوقها وواجباتها.. ثم هم جميعًا يجمعهم الاحتكام إلى الشريعة، التي هي - في أغلب ميادينها - قانون وضعى محكوم بإطار الإسلام وحدوده وروحه..

وعلاقة هذه الأمة بالدين علاقة وثيقة.. فدين الله واحد، هو دين التوحيد في الألوهية. والإيمان بالبعث، والعمل المصالح.. وفي إطار هذا «الدين» – الذي هو واحد أزلا وأبدا- تعددت وتتعدد «الشرائع» – التي هي طرق للتدين بهذا الدين – أزلا وأبذا كذلك. فالوحدة في الدين، والتعدد في الشرائع الدينية – والاحتكام إلى شريعة الإسلام المدثية – التي لا نقيض لها ولا بديل عنها في الشرائع غير الإسلامية – هي صيغة الوفاق والاتفاق بين الأغلبية المسلمة والأقليات غير المسلمة في المشروع الحضاري الذي ندعو إليه..

ومكان الإسلام في تحديد مفهوم «الأمة» هو الرباط الذي يجمع الأقلبات المسلمة، غير العربية، إلى الأغلبية التي جمعت بين العروبة والإسلام!

تلك نماذج لملامح فى هذا المشروع الحضارى العربى الإسلامي.. وهى بالطبع لا تخرج عن إطار النماذج التى تنتظر - كما قلنا - الجهود الفردية والجماعية التى تغنيها وتكملها، حتى تتحول إلى مشروع مؤهل لأن ينهض بالأمة وتنهض به الأمة من واقعها الراهن، الذى تكالبت عليها فيه التحديات.. وخاصة تحدى «التغريب» وتحدى «التخلف الموروث».

وإذا كنا نعتقد بالأهمية التي تمثلها هذه النماذج لهذه الملامح من «المشروع الحضاري» المنشود.. فإن الأهم هو الاتفاق على:

- مبدأ الثمايز الحضاري، والتعددية الحضارية.
- وضرورة الاستقلال الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية..

ثم لنجتهد جميعًا في بلورة ملامح هذا المشروع، الكافل لأمتنا التهضة والانطلاق..

تلك هى الكلمة السواء التي ندعو إليها كل الذين يؤمنون بأن الاستقلال الحضارى هو طوق النجاة لأمتنا العربية الإسلامية من مخاطر التحديات التي فرضها ويفرضها أعداؤها الكثيرون.



الأزهر والتغريب

## تمهيد

 ■ أما الأزهر، فهو - رغم انعدام الحاجة إلى تعريف مشاهير الأعلام:

ذلك «المسجد - الجامع - الجامعة»، الذي اقترن قيامه بقيام القاهرة»، فأعلنا تحول مصر من دور «الولاية» إلى مركز «الخلافة»، فكان منارة أهلتها لتنهض بعبء هذا الدور الجديد...

لقد شرع جوهر الصقلى [۸۳۱هـ - ۹۹۲م] في بناته في [۲۲ جمادي الأولى سنة ۳۵۹هـ - ۳ إبريل سنة ۹۷۰م] وتم بناؤه بعد عامين [۹ رمضان سنة ۳۲۱هـ - ۱۶يونيو ۹۷۲م].

وإلى جانب الصلاة بدأت تلقى فيه دروس العلم فى صفر سنة ٥٣٦هـ أكتوبر سنة ٩٧٥م، أواخر عهد الخليفة المعز لدين الله [٣١٩ - ٣٦٥هـ = ٩٣١ - ٩٧٥م].

فلما كان عهد الخليفة العزيز [٣٦٥-٣٨٦ه = ٩٧٥ - ٩٩٦م] استوى الأزهر جامعة علمية ومنارة فكرية وقبلة للعلماء والطلاب من كل الأجناس والأقاليم واللغات والطبقات.. وكان ذلك في سنة [٧٧٥ه - ٩٨٨م]. ثم توالت القرون، وتعاقبت الدول، وتغيرت النظم، وتنوعت صروف الدهر.. والأزهر باق، يزداد رسوخًا، ويتزايد دوره، ويتوهم ضياؤه.. فلقد احتضن العربية والإسلام فغدا له في حياة أهلهما مكانة الحمى والحارس الذي نهض وينهض بتنفيذ قضاء الله سبحانه عندما

قال: ﴿إِنَّا لَحْنَ تُزُّكُ الذُّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾".

هذا عن الأزهر..

■ أما «التغريب»، فإنه: الخاصية الفكرية للحضارة الغربية، المتميزة بطابعها المادى، وغير المتقيدة «بالنظرة المؤمنة» للكون، والجائحة إلى فصل الدنيا عن الدين، وتحرير الدولة من إطار الدين، وتنحية النصوص والمأثورات الدينية من طريق العقل في كافة الميادين!..

وإذا كانت حملة بونابرت [١٧٦٩ - ١٨٢١م] على مصر [١٢١٣هـ - ١٧٩٨م] قد مثلت طلائع الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة على ديار العروبة وعالم الإسلام. فإن هذه الغزوة الحديثة قد تعلمت من الغزوة الصليبية [٢٩٩ - ١٩٩١هـ الغزوة الحديثة قد تعلمت من الغزوة الصليبيون قد جاءوا إلى بلادنا فرسانا مقاتلين، ليس وراءهم فكر، وليست لديهم مواهب حضارية، ولا يملكون سوى الجهل والشراسة والتدميرا.. ولذلك، فعندما أفرز وطننا العربي مؤسسات القروسية ودولها – [زنكية وأيوبية.. ومملوكية] – وقهر بها القرسان الصليبين، لم تخلف الغزوة الصليبية وراءها أية آثار.. وكان تحرير السلطان الأشرف ابن قلاوون [٢٨٩ - ١٩٩هـ = ١٢٩٠ – ١٢٩٣م] لمدينة عكا من بقايا الصليبيين في [١٧ جمادي الثاني سنة ١٩٠٠هـ – ١٧ يونيه سنة ١٩٠١م] القضاء المبرم على جميع آثار تلك الغزوة التي استمرت قرابة القرنين من الزمان.

<sup>(</sup>۱)الحجر ۹.

لقد تعلمت الغزوة الاستعمارية الحديثة من سابقتها درسًا خطيرًا وخطرًا؟! فجاءت معها بفكر حضارتها المنتصرة، جنبًا إلى جنب مع أدوات الدمار الحربي التي اخترعتها تلك الحضارة. فيأدوات الدمار تفتح الأرض، وتقبض على جهاز الدولة، ويالمغامرين والتجار ورءوس الأموال يتم نهب ثروات عالم الإسلام وامتصاص خيراته وإفقار بنيه.. وبالقواعد العسكرية يتحول عالمنا إلى «هامش» يحقق الأمن لأوربا الاستعمارية. وبالفكر التغريبي يتم أسر العقل العربي والمسلم، حتى ينسلخ عن طابعه الحضاري العربي الإسلامي المتميز، فيتحول. هو الأخر، إلى هامش للحضارة الأوربية المنتصرة!

بل لقد رأى دهاقنة هذه الغزوة وسدنتها أن «التغريب» والتجاح في سحق الشخصية القومية المتميزة للهرب والمسلمين. وتحويل أمتنا إلى هامش لحضارة الغرب، هو الضمان لتأبيد النهب الاقتصادي لبلادنا. ولبقاء هذه البلاد قواعد لأمن البغرب، حتى بعد زوال الشكل السافر والمسلح للاحتلال فبالشفريب بقع العرب والمسلمون في «الأسر الاختياري»! وتصبح «التبعية» للغرب هدفًا يسعى إليه التابعون!

\* \* \*

ومنذ البدء كان الأعداء على وعى تام بأن «العربية» و«الإسلام» هما حصن هذه الأمة عبر تاريخها الطويل، وخلال كل الصراعات التى خاضتها فى ذلك التاريخ.. فمنذ أن ظهر الإسلام عقد التاريخ لواء قيادة الشرق للأمة العربية.. ومنذ ذلك

التاريخ كانت صيحة: «واإسلاماه!» هى أصدق الصيحات وأفعلها فى تجميع الأمة ضد ما قرض عليها من مخاطر وداهم أوطانها من تحديات. ومن هنا كان اتجاه سهام التغريب إلى «العربية» و«الإسلام». ومن ثم كان إحداق المهاطر، مفاطر التغريب بالأزهر، حصن «العربية» وقلعة «الإسلام»!. وكان الدور الرائد والفريد الذي نهض به الأزهر فى أخطر ميادين صراع أمتنا ضد الغزوة الاستعمارية الحديثة!

حقاً.. لقد أحكم الاستعمار قيضته على أجهزة الدولة، فصيغها بصبغته الإدارية بل ونجح في أن يجعل قيم حضارته الغربية المعيار والموجه ومصدر المشروعية في هذه الأجهزة.. ونفث فكريته التغريبية بواسطة «كتَّاب الاستشراق» وأساتدُهُ الاستشراق الذين صنعوا لجامعاتنا الحديثة المساحة الكبري من «عقليتها»!.. وغدت القوانين المستمدة من فلسفة حضارته في التشريع هي السائدة والحاكمة في مؤسساتنا القضائية، بدلا من «فقه المعاملات» الذي أبدعه فقهاؤنا العظام.. وتحولت مؤسساتنا الدستورية، ومعها دساتيرنا، إلى صورة باهتة لنظائرها في الغرب الاستعماري.. وامتدت آثار التغريب لتشمل «الرؤي» و«الأفكار» و«الصحابير» في الأدب والفن، بل لقد استعرنا أدوات التعبير، كما استعرنا المذاهب الفكرية، وافتطنا المشاكل حتى نجد في حياتنا الفكرية مكانا للحلول التي ابتدعها الغرب لما اختصت به مجتمعاته من إشكالات!.. وفي العلوم ومناهجها، وفي الفلسفة ومقولاتها سادت مناهج

التغريب الأحادية، والتي تعتمد «العقل» وحده، فاقتربنا من نهج الحضارة اليونانية، بقدر ما ابتعدنا عن وسطية الإسلام التي وارنت ما بين «الحقل» و«النقل»، وأخت بين «الشريعة» و"الحكمة"، وزاملت بين كتاب الله المقروء - القرآن - وكتابه المنظور - الكون - 1. وغدت البيوت في مدننا، ولدى علية القوم ومتوسطيهم، وكذلك القيم السلوكية صورة لما هي عليه في أوطان الغزاة.. وأصبحت صحفنا السيارة، وأزياؤنا المقبولة تقليدًا لنظائرها في الغرب.. وغادرت المرأة «الحريم المملوكي – العثماني»، لا لترجع إلى صورتها العربية الإسلامية فقيهة في الدين، مستقلة الذمة في المال، والرأى في الزواج، سكنًا وسندًا في تكوين الأسرة وبذاء لبنة المجتمع الأساسية، مداوية للجرحي، ومشاركة في الجهاد.. إلخ.. إلخ.. وإنما – غادرت «الحريم» القديم لتسلك درب المرأة الغربية، مازجة «الاسترجال» بالإغراق في استجلاب أدوات الزينة والشهوة على دريها الجديدا.. ونشأت الأحراب السياسية، فبإذا النظريات والبرامج، بل و«اللوائح» وقواعد التنظيم - فضلا عن المثل الملهمة - لدى الكثير منها -امتداد لترسانة الغرب الاستعماري في هذا الميدان!.. وظهر الحديث عن حاجة التقدم إلى سيادة اللهجات العامية في الحديث والحوار، بل والكتاب والصحيفة، بدلا من لغة القرآن؛

هلكذا .. وعلى هذا النحو، شهدت أرضنا طوفان التغريب، وامتدت أثاره فلونت بلونه عقول «الصفوة» و«النخبة» التي صنعت في جامعات الغرب، أو في جامعاتنا التي قامت على نمط جامعات الغرب، اللهم إلا من عصم الله من آثار هذا الطوفان الطاغى الذي اقتحم ديارنا في ركاب الاستعمار الحديث!.

### الأزهر

لكن الأزهر ربض في موقعه، متحصنًا «بالعربية» و«الإسلام»، وذائدًا عنهما، ورافضًا كل ألوان التغريب، وممثلاً الاستثناء - ربما الوهيد - الذي رفض التغريب ونجا من تأثيراته، لأكثر من قرن، حتى ظهرت لتزامله في رفض التغريب التنظيمات الإسلامية التي شرعت تجاهد من أجل الإسلام السياسي والدولة الإسلامية.

وهنا.. من حق المرء، بل ومن واجبه أن يتساءل:

لماذا استطاع الاستعمار – دون كبير عناء - أن يمد طوفان التغريب إلى الحد الذي حاصر به الأزهر ومعاهده الدينية المعدودة على الأصابع، رغم ما للأزهر من تاريخ عريق، وما في «العربية» و«الإسلام» من طاقات نضالية متناقضة بالطبع مع فكرية التغريب. ولماذا لم تتسع الدائرة الرافضة للتغريب من حول أزهرنا العريق؟!

فى اعتقادنا أن السبب الرئيسى فى ضعف إمكانيات الأزهر المقاومة لنيار التغريب، كامن فى أن الهجمة التغريبية قد داهمت الأزهر وهو فى «لحظة ضعف» أ.. وأنه قد خاص معركته هذه وهو أشبه ما يكون بمن «نزع سلاحه»!.. أو على الأقل سلاحه الأفعل فى مثل هذا الصراء!

لقد عاش الأزهر حياة مصر والعروبة والإسلام، كاننا حياً، يفعل في الأمة، وينفعل بها.. يقوى بقوتها، ويضعف بضعفها.. فلما كانت العصور الوسطى، وسيطرت السلطة العسكرية المملوكية الأعجمية على الدولة، دخلت حضارتنا دور الأفول، فتوقف الإبداع والخلق والاجتهاد في ميادين «العربية» و«الإسلام»، وبعد مرحلة «الجمع والتصنيف» المملوكية، انحدرنا إلى مرحلة «الشروح والحواشي والتهميشات» العثمانية، فضعفت فعالية أسلحة الأزهر عن النزال، وعن نزال فكرية التغريب بالذات، تك التي جاءت مسلحة بثمرات إبداع حضارة منتصرة، ملكت العلم وتطبيقاته، وامتلكت الأرض وأحكمت قبضتها على رقاب المستضعفين!..

ولقد أسهم فى زيادة ضعف الأزهر عن المقاومة ما أصابه به العثمانيون خلال القرون الثلاثة التى سبقت غزوة الاستعمار وهجمة التغريب..

■ فالسلطان العثمانى سليم [٥٧٠ – ٩٢٦هـ = ١٥٢٠ من امروقها أزكى دمانها، وحملها معه إلى بلاده: لقد انتزع من مصر ألفًا وثمانمائة إنسان، فيهم أبرز الصناع والعلماء والمبدعين فى مختلف الفنون والصناعات، وفيهم أيضًا قاضى القضاة وأبرز الفقهاء: لقد فرغ عقل مصر من أبرز حملته وصناعه فزادت خسارتها بفقدهم عن خسارتها فى التحف والنفائس والمصنوعات والأثار التى اغتصبها هذا السلطان من المساجد والأضرحة والقصور، وحملتها له قوافل الجمال إلى الآستانة!..

وكما تعطلت بمصر خمسون صناعة (أماب الضعف والعطب إمكانات الأزهر الشريف!

■ ويعد أن كان الأزهر يمد مصر – فضلاً عن غيرها – بالقضاة، أصبح قضاء مصر للأتراك منذ المحرم سنة ٩٢٩هـ – نوفمبر سنة ١٥٢٢م (١٠٠٠)

■ وكانت المدارس، التى بنيت بمصر منذ عصر صلاح الدين الأيوبى [ ٥٣٢ – ٥٨٩ م. = ١١٩٧ – ١١٩٧م] قد غدت الامتداد المادى والفكرى للأزهر، يدرس فيها شيوخه، ويتخرج فيها العلماء على منهجه، فجاء العصر العثمانى ليدمرها بمظالمه، حتى ليتحدث على مبارك باشا [ ١٢٣٩ – ١٢١١ م. = ١٨٢٠ حـ ١٨٩٢ م.] عن ذلك فى [الخطط] فيقول: «لقد أهمل أمر المدارس، وامتدت أيدى الأطماع إلى أوقافها، وتصرف فيها النظار على والخدمة فأخذوا فى مفارقتها، وصار ذلك يزيد فى كل سنة عما قبلها، لكثرة الاضطرابات الحاصلة بالبلاد، حتى انقطع التدريس فيها بالكلية، وبيعت كثبها وانتهبت، ثم أخذت تتشعث وتتخرب. فامتدت أيدى الظلمة إلى بيع رخامها وأبوابها وشبابيكها، حتى صار بعض تلك المدارس الفخمة والمبانى الجليلة. زريبة أو حوشًا، وغير ذلك. ولله عاقبة الأمور» (١٤٠٠)؛

<sup>(</sup>١) أمين سامي باشا [تقويم النبل] ج٢ ص٦ . ٧ ~ طبعة القاهرة سنة ١٩١٦م

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ج٢ ص ٧.

 <sup>(</sup>٣) على حبارك [الأعمال الكاملة] ج٢ ص٤٠٦، ٤٠٧ - دراسة وتحقيق د. محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٨١م.

■ ولقد انعكس «الفقر المادى والفكرى» الذى ميز الحقبة العثمانية، على الأزهر، فزادت غربته عن العلوم التى أبدعها السلف، والتى تأسست عليها صفحة ازدهار حضارتنا، ووقف التدريس فيه عند الكتب التى ألفها «علماء» العصر «المملوكى العثماني»، وهو العصر الذى توقف فيه الإبداع وأغلق فيه باب الاجتهاد.. بل واقتصر التدريس، غالبًا، على علوم الوسائل والأدوات.. حتى لقد غدت علوم وفنون مثل: المنطق والفلسفة والتاريخ والجغرافيا، غريبة، يرتاب فيها الكثير من الشيوخ، ويخشون ضررها على الإسلام!

وفى الحوار الذى يحكيه المؤرخ الجبرتى [١١٦٧ - ١٣٣٧هـ = ١٧٥٤ - ١٨٢٧ م] والذى دار بين الوالى التركى أحمد باشا - [كور وزير] - وبين شيخ الأزهر الشيخ عبد الله الشبراوى [كور وزير] - وبين شيخ الأزهر الشيخ عبد الله الشبراوى [١٠٩٢ - ١٧٥٧ م] تجسيد للحال الفكرية التي يلغها الأزهر [١٦٧١هـ - ١٧٤٧ م] أي قبل نصف قرن من حملة بونابرت وبدء هجمة التغريب:

«الوالى التركي: المسموع عندنا بالديار الرومية - [التركية] - أن مصر منبع الفضائل والعلوم، وكنت في غاية الشوق إلى المجيء إليها، فلما جنتها وجدتها - كما قيل -: «تسمع بالمعيدي خير من أن تراه»!

شيخ الأزهر: هي يا مولانا، كما سمعتم، معدن العلوم والمعارف. الوالى: وأين هى؟! وأنتم أعظم علمائها، وقد سألتكم عن مطلوبى من العلوم فلم أجد عندكم منها شيئًا، وغاية تمصيلكم : الفقه، والمعقول، والوسائل، ونبذتم المقاصد!

شيخ الأزهر... غالب أهل الأزهر لا يشتغلون بشيء من العلوم الرياضية إلابقدر الحاجة إلى علم الفرائض والمواريث.

الوالى: وعلم الوقت كذلك من العلوم الشريفة، بل هو من شروط صحة العبادة، كالعلم بدخول الوقت، واستقبال القبلة، وأوقات الصوم والأهلة، وغير ذلك.

شيخ الأزهر: نعم.. معرفة ذلك من فروض الكفاية.. وهذه العلوم تحتاج إلى لوازم وشروط وآلات وصناعات وأمور ذوقية، كرقة الطبيعة، وحسن الوضع، والخط، والرسم والتشكيل، والأمور العطاردية. وأهل الأزهر بخلاف ذلك، غالبهم فقراء، وأخلاط مجتمعة من القرى والأقاق، قيندر فيهم القابلية لذلك!»".

هكذا صنعت الحقبة العثمانية بالأزهر.. قلصت مجاله المادى، بتدهور المدارس التي مثلت هذا المجال، وأصابته بالفقر الفكرى، الذي كان سمة لهذه الحقبة في كل المجالات وجميع الولايات.. وهكذا جاءت الهجمة التغريبية القوية لتجد الأزهر أشبه ما يكون بالفارس الذي يحمل سلاحًا تراكم عليه الصدأ وعلاه الغبار!.

 <sup>(</sup>١) الجبرني [عجائب الأثار] ج٢ ص٨٢ - ٨٥ - طبعة لجنة البيان العربي - القاهرة سنة ١٩٥٩م.

لكن الأزهر - مع ذلك - لم يستسلم، وما كان بالإمكان أن يستسلم لتيار التغريب. لقد حصن موقعه، فنجا، لأكثر من قرن ونصف، من تأتيرات التغريب، ومثل وسط المجتمع الذي عال إلى التغريب الاستثناء الداعي إلى أن تعود الأمة إلى ذاتها وهويتها الحضارية المتميزة، والتي بدونها لن يتحقق لها الاستقلال الحقيقي عن التبعية للاستعمار!

والأمر الذي يثير الدهشة والإعجاب مغا أن الأزهر في معركته هذه التي قاوم بها التغريب قد استخدم كل أسلحته، السلبي منها والإيجابي على حد سواء!

#### المقاومة بالحافظة 11

في صراع أمتنا ضد التحديات التي فرضها عليها الأعداء تجارب تعز على الفهم والتبرير من قبل الذين لا يفقهون الحدة والعنف والمخاطر التي مثلتها هذه التحديات.. ففي الجزائر. مثلاً، وعندما مارس الاستعمار الفرنسي قهر الشخصية القومية للشعب الجزائري ومسخ الهوية الحضارية للأمة، بمحاولته "فرنستها" وسلخها من العروبة وانتزاعها من الإسلام الحق. حارب الجزائريون دفاعًا عن ذاتهم الحضارية وهويتهم القومية بكل ما أتاحت لهم ظروفهم الصعية من أسلحة وإمكانيات.. وعندما أصبح "التعليم" يعنى "الفرنسة" والانسلاخ عن الهوية المتميزة عن المستعمرين. أصبحت "الأمية" سلاحًا احتمى به العامة واعتصم به الجمهور ضد الذوبان في حضارة الاستعمار! فالنبن ظلوا على "أميتهم" ظلوا عربًا مسلمين، حتى قيض الله فالذين ظلوا على "أميتهم" ظلوا عربًا مسلمين، حتى قيض الله

للشعب قيادته العربية المسلمة المناضئة، ممثلة في [جمعية العلماء المسلمين] بقيادة الشيخ عبد الحميد بن باديس [١٣٠٥- ١٣٥٩هـ = ١٩٤٠م] قخاضوا المعركة المقدسة التي أعادت الجزائر إلى أحضان العروبة والإسلام!

وفى صراع أمتنا ضد التغريب صنع القطاع الأكبر من علماء الأزهر شيئًا شبيهًا.. ففى مواجهة الفكرية التى لا تعترف بغير «العقل» -بمفهومه اليونانى - والتى تتبنى نهج الحضارة اليونانية، التى لم تعرف عقلانيتها الوحى والنصوص والمأثورات، تحصن جمهور علماء الأزهر - والأزهر كموسسة تعليمية - «بالنقل والنصوص والمأثورات»!

وكانت الحضارة الخازية قد أدهشت «الصفوة» ويبهرت «النخبة»، ورجحت كفتها كل الرجحان عندما عقدت المقارنة بينها ويين الفكرية التي سادت في العصر «المملوكي العثماني». ورفضًا لهذه الحضارة الغازية استمسك الأزهر كمؤسسة والجمهور الأعظم من علمائه بهذه الفكرية التي سادت في تلك القرون!. لقد اعتصموا «بالقديم» على علاته، خوفًا من «الجديد – الغريب»، وانطووا على «الذات»، بما حملت من أمراض، حذرًا من أن يقتلعها «الجديد الوافد»!

ولقد كان لهذا الموقف «المحافظ» على القديم. بل والمتسم «بالجمود» في محافظته هذه، منطقه الذي أفرزته ظروف الصراع.. فالمحافظة على «الذات»، بما فيها من سلبيات، خير من فقدانها بالكلية.. ويقاء «القديم»، على علائه، أولى من سيادة «الجديد التغريبي» الذي يهدد بسحق الشخصية القومية

والبهوية الحضارية للأمة.. وفي الحالة الأولى- المحافظة والجمود - تبقى «الذات»، وتبقى إمكانية تجديدها وتطويرها.. أما في الحالة الثانية- التغريب- فإن الخطر يحدق بمستقبل الأمة الحضاري، ويهدد ذاتيتها بالذوبان!

كان ذلك منطق أهل «المحافظة» على القديم، والاعتصام بهذه المحافظة إلى حد «الجمود»، وكان ذلك موقفهم تجاه طوفان «التغريب»، وهو منطق وموقف لا يخلو من الوجاهة، ولا تنعدم منه الإيجابيات، خاصة إذا رأيناه في إطار عصره، وعلى ضوء الخطر الذي تصدى له، آخذين في الاعتبار المقارنة بين أهله، الذين ظل انتماؤهم للأمة واضحًا وأصيلاً، وبين الذين تغربوا، فأصبحوا - كما قال جمال الدين الأففاني [١٢٥٤ - ١٢٩٤هـ = فأصبحوا - كما قال جمال الدين الأففاني [١٢٥٤ - ١٢٩٤هـ = الغالبين، يمهدون لهم السبيل، ويفتحون الأبواب، ثم يثبتون العالمهم!»":

#### والمقاومة به التجديد ...

لكن بعضًا من نابهى علماء الأزهر رفضوا موقف الجمهور، ورأوا المخاطر الكامنة في مقاومة التغريب بالمحافظة والجمود، فشرعوا ينبهون قومهم إلى ضرورة «التجديد»، باعتباره الطريق الأكثر أمنًا والسبيل الأفعل في الحفاظ على ذاتية الأمة الحضارية والنجاة بمستقبلها من الذوبان في حضارة الغزاة..

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ١٩٧ - دراسة وتحقيق د. محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.

لقد أبصروا أن المحافظة والجمود والانكفاء على فكرية الحقبة المملوكية العثمانية قد تضمن نجاة المحافظين من الذوبان والتغريب، لكنها لن تضمن نجاة الأمة من هذا الخطر الداهم، لأن مذهب المحافظة والجمود لا يقدم «البديل» الذي ينافس ما يقدمه المتغربون، بل إن ما لدى المحافظين لا يعدو فكرية عفا عليها الدهر. ولا علاقة لها بجوهر فكر الإسلام وإبداع المسلمين في عصر الازدهار الحضاري.

أبصر أعلام التيار التجديدي هذه الحقيقة، وطرحوا منطقهم الجديد:

- إنك إذا لم تجدد فقه المعاملات وتطوره، بالاجتهاد، فستدفع الناس تحت إلحاح الضرورة، والافتقار إلى البديل ستدفعهم لتبنى القوانين الوضعية، على ما فيها من خلاف للشريعة ومخالفة للدين!
- وأنت إذا لم تجدد أساليب الكتابة والتعبير وتطور «العربية» كي تستوعب فكر العصر وعلومه، فإنك تفتح الباب واسعًا لدعاة الكتابة باللاتينية وتدريس العلوم بلغات «الفرنجة»، وتبنى مذاهب الغرب وأساليب أهله في التعبير!
- وإذا نحن لم نجدد فكرنا الإسلامي، بتخليصه من سداجة العصور المظلمة وخرافاتها، وبإحياء العقلانية الإسلامية المتميزة وتطويرها، غلبتنا على عقول الناشئة، واستولت عليها رغمًا عنا فلسفات الغرب اللادينية!

فبالتجديد نستطيع أن نجعل من فكرنا الإسلامي المنطلق والمصدر والمكون الأول لنمط حضاري متمين نتقدم به إلى الأمة باعتباره السبيل لنهضتها الحديثة وبعثها القومي الجديد، وبذلك يتقدم الأزهر – باسم الإسلام والمسلمين – بالبديل المنافس، عن جدارة وباقتدار، لفكرية التغريب التي تبشر بحضارة الغرب سبيلاً أوحد للنهضة والتقدم.. أما المحافظة والجمود، فإنهما وإن أنقذا ذوات المحافظين من التغريب، إلا أنهما – لعجزهما عن تقديم البديل الصالح والقادر على منافسة الحضارة الغربية المنتصرة – وفي المدى الطويل – يمثلان أكبر خدمة تقدم لدعاة التغريب!.. فالمحافظة والجمود سيدعان الأمة فريسة سهلة، سرعان ما تقع في شراك المتغربين!

هكذا فكر وبشر المجددون من نابهى علماء الأزهر الشريف! وعلى هذا الدرب التجديدى تواصلت حلقات أعلام التجديد، أولئك الذين خالفوا وصارعوا تيار «المحافظة» وتبار «التغريب» كليهما!..

الشيخ حسن العطان [١١٨٠ - ١٢٥٠ هـ = ١٧٦١ - ١٨٣٥م]:

أما طليعة هذا التيار التجديدي فهو حسن العطار.. ذلك الشيخ الذي جاب أقاليم الدولة العثمانية، فاطلع على مواطن ضعفها، ثم اقترب من علماء الحملة الفرنسية على مصر، يعلمهم العربية ويقرأ كتبهم ويطلع على تجاربهم العلمية ويتأمل مناهجهم في التفكير ووسائلهم في التعبير.. ويلمس أسباب قوتهم...

ويعد أن تأمل الشيخ العطار مواطن ضعفنا وأسبابه، ومظاهر قوة الغرب وعواملها، أدرك أن انقطاع أمننا عن علوم الحضارة العربية الإسلامية الحقيقية، والوقوف عند علوم الوسائل والأدوات، وإهمال علوم المقاصد والغايات، هو الذي يحول بين الأمة وبين امتلكته أوربا فتسلحت به وجاءت لتستعبد يقوته وجبروته أمة الإسلام!.. فالتصدى لأوربا لن يكون بالمحافظة والجمود، وإنما بالتجديد والتغيير. ومن هنا كانت صيحة العطار. «إن بلادنا لابد أن تتغير أحوالها، ويتجدد بها من المعارف ما ليس فيها»!

لقد قرأ الرجل في العلوم والقنون، التي كان معاصروه يرونها غريبة عن الأزهر، بل وخطرة على الدين.. ووجه طلابه إلى دراسة هذه العلوم". ثم شرع يحدث شيوخ عصره عن أصالة هذه العلوم في حضارتنا وتراثنا، وعن إخائها لعلوم الشريعة، فقال: "إن من تأمل في علمائنا السابقين يجد أنهم كانوا – مع رسوخ قدمهم في العلوم الشرعية – لهم اطلاع عظيم على غيرها من العلوم والكتب التي ألفت فيها، حتى كتب المخالفين في العقائد. ثم هم ولطائف المحاضرات!..».

ثم يمضى العطار ليقارن بين حال هذا السلف الصالح وبين حال الخلف غير الصالح، في عصره، أولئك الذين وقفوا عند «النقل»، وعجزوا عن «التجديد والإبداع والاجتهاد»، وكان

<sup>(</sup>١) انظر [الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوئ] ج١ حس ٣٦٥ - دراسة وتحقيق د. عصد عمارة - طبعة بيروت سنة ٩٧٣ م - ومحمد عبد الغنى حسن [حسن العطار] حس ٤٤، ٧٧، ٧٠ ، ٧٠ - طبعة دار المعارف - سلسلة نوابغ الفكر العربي - القاهرة سنة ١٩٦٨م.

وقوفهم عند مؤلفات عصور الانحطاط دون عصور الازدهار والإبداع.. فيقول: «ومن نظر في ذلك، وقيما انتهى اليه الحال في زمان وقعنا فيه علم أنا منهم بمنزلة عامة أهل زمانهم؟!!

فإن قصاري أمرثا النقل عنهم بدون أن نخترع شيئا من عندنا. وقد اقتصرنا على النظر في كتب محصورة ألفها المتأخرون المستمدون من كلامهم، نكررها طول عمرنا، ولا تطمح نفوسنا إلى النظر في غيرها، حتى كأن العلم فيها!.. "".

وفيما يتعلق بتجديد سبل التعبير، تخفف العطار من السجع والمحسنات اللفظية. وأدخل «فن الكتابة» في دروسه بالأزهر، ولفت أنظار طلابه إلى الأمهات في فن الشعر العربي – كالأغاني للأصفهاني – وسلك في تحقيق النصوص القديمة منهجًا علميًا في توثيق هذه النصوص وتقويم مادتها.. ووجه النابهين من تلاميذه الشيوخ إلى تدريس الأشعار والأخبار، وما يطور ويجدد وسائل البيان".

ولقد انعكس هذا النهج التجديدي للشيخ العطار في الميادين التي اهتم بالكتابة والتأليف فيها، فوجدنا له في الحكمة والمنطق والكلام والعلوم البحثة، مثل الهندسة والطب والتشريح والفلك تحوًا من ثلاثة عشر كتابًا(")!

<sup>(</sup>١) انظر إحاشية العظار على جمع الجوامع]. ج٢. ص٢٢٥ . ٢٢٦ - طبعة القاهرة اسنة ٢٢١٦.

 <sup>(</sup>٢) [حسن العطار] ص ٦٦ . ٦٧ . ٧٧ . ١٨ المرجع السابق ص ٨٤ . ٨٥ - وانظر كذلك
 الفيكونت فبليب دى طرازي.

<sup>(</sup>٣) [تاريخ الصحافة العربية] ج١ ص١٣٩ - طبعة بيروت سنة ١٩١٣م.

الشيخ رفاعة الطهطاوى [١٣١٦ - ١٣٩٠هـ = ١٨٠١ - ١٨٧٣م] وثاني أبرز هولاء المجددين، هو الشيخ رفاعة، تلميذ الشيخ العطار!

لقد تخرج الطهطاوى فى الأزهر سنة ١٨٢٢م، واشتغل بالتدريس فيه عامين، وبالوعظ فى الجيش عامين.. ثم سافر إلى باريس خمس سنوات ليوم طلاب البعثة العلمية فى أمور الدين.. لكنه تعلم هناك الفرنسية وعلومها، ورصد مشاهداته بين ظهرانى أهلها.. فلما عاد إلى الوطن سنة ١٨٣١م أصبح إمامًا للحركة الفكرية وللعملية التعليمية على حد سواء!

والبعض يتوهم - من فرط إعجاب الطهطاوى بعلوم الحضارة الأوربية - أن الرجل كان الطليعة لدعوة «التغريب»، على حين نراه واحدًا من أبرز دعاة التجديد لحضارتنا العربية الإسلامية!

■ لقد وعى الطهطاوى ثراث أمته، وعرف أن العلماء فى تراثنا المضارى لم يكونوا هم الفقهاء فقط.. ولقد وجد ذلك فى باريس. فلما وجد الأزهر قد خاصم علوم الحضارة، ووقف عند علوم الشريعة، انتقد هذا الواقع، لا من منطلق «المتغرب» وبمنطقه، وإنما من منطلق من يضرب المثل ويستمد العظة والعبرة من نهج معاصر بهرت ثمراته معاصريه!... قال الطهطاوى لقارئه: «.. ولا تتوهم أن علماء الفرنسيس هم القسوس.. فاسم العلماء يطلق على من له معرفة فى العلوم العقلية.. وسيظهر لك فضل هوالاء النصارى فى

العلوم عمن عداهم، وبذلك تعرف خلو بلادنا عن كثير منها، وأن الأزهر، وجامع بنى أمية بالشام، وجامع الزيتونة بتونس، وجامع القرويين بفاس، ومدارس بخارى، ونحو ذلك، كلها زاخرة بالعلوم النقلية، وبعض العلوم العقلية.. كالمنطق ونحوه من العلوم الألية!"."

■ أما علوم المقاصد والغايات، والتي خاصمها الأزهر يومئذ، وأساء بنها النظن، وخاصة عندما رآها متداولة بين يدى الأوربيين، فإن الطهطاوى يدعو إلى تعلّمها، فهى علوم إسلامية الأصل، إنسانية الانتماء، وهى علوم «التمدن المدنى»، ولن تصار الشريعة ولا التمايز المضارى إذا جاورت هذه العلوم علوم الشريعة في مناهج الأزهر الشريف.. فهو يدعو طلاب الأزهر وشيوخه إلى أن يضيفوا إلى علوم الشريعة «معرفة سائر المعارف البشرية المدنية، التي لها مدخل في نقدم الوطنية.. فهذه العلوم الحكمية العملية"، التي يظهر الآن أنها أجنبية، هي علوم إسلامية نقلها الأجانب إلى لغاتهم من الكتب العربية، ولم علوم إسلامية نقلها الأجانب إلى لغاتهم من الكتب العربية، ولم تزل كتبها إلى الآن في خزائن ملوك الإسلام كالذخيرة". ""

■ بل إن الطهطاوى – وهو الذى نهض بالمستوليات الرائدة فى «التعليم المدنى» على عهدى محمد على باشا [ ١١٨٤ – ١٢٦٥ م] والخديوى إسماعيل

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لرفاعة الطبطاوي] ج٢ ص١٦١ |

 <sup>(</sup>٢) أي المعللة بحكمة وعلة، والخاصة بالتطبيقات.. ويقابلها علوم الدين، المأخوذة من الوحى، والتي تتعيد بها، نظراً وتطبيقاً

<sup>(</sup>٣) [الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوي] ج١ ص٠٤٢٥.

[١٣٤٥ - ١٣١٧هـ = ١٨٣٠ - ١٨٩٥م] - يحدثنا عن أن امتزاج علوم الحضارة بعلوم الشريعة في الأزهر هو وحده الكفيل بتحقيق الأمال!. «قمدار سلوك جادة الرشاد والإصابة منوط بجماعة الأزهر، التي ينبغي أن تضيف إلى ما يجب عليها من نشر السنة الشريفة، ورفع أعلام الشريعة المنيفة، معرفة سائر المعارف البشرية!»(١).

واليوم.. وبعد نحو قرنين من كتابة الطهطاوي لكلماته هذه، نتساءل: ثرى لو وضعت أفكار الرجل فى التطبيق، أكان هناك مجال لما حدث من ازدواجية فى مؤسسات التعليم، أتاحت للتقريب نصيب الأسد فى هذه المؤسسات؟!

■ وعندما استجابت الدولة لتأثيرات التغريب الاستعمارية، ولم يسعفها تيار المحافظة بالاجتهاد الفقهى الذي يجعل الشريعة تلبى احتياجات العصر، فطلبت من الطهطاوي أن يترجم القانون الفرنسي.. من باب العلم بالفكر القانوني الأوربي، أولاً. ثم تصاعد النفوذ التغريبي فجعل هذا القانون الفرنسي شريعة للمحاكم المختلطة... كتب الرجل ليذكر قومه يتراثهم الإسلامي في فقه المعاملات، وليدعو إلى تطويره بالاجتهاد كي يلبي احتياجات العصر، فلا تقع مؤسستنا القانونية والقضائية في أسر التغريب... كتب يقول: «... والمعاملات الفقهية، لو انتظمت، أسر التغريب... كتب يقول: «... والمعاملات الفقهية، لو انتظمت، وجرى عليها العمل لما أخلت بالحقوق، بتوفيقها على الوقت والحال، معا هو سهل العمل على من وفقه الله لذلك من ولاة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ج١ ص ٥٣٣ .

الأمور المستيقظين!.. ذلك أن من أمعن النظر في كتب الفقه الإسلامية ظهر له أنها لا تخلو من تنظيم الوسائل النافعة من المنافع العمومية، حيث بوبوا للمعاملات الشرعية أبوابنا مستوعبة للأحكام التجارية، كالشركة، والمضاربة، والقرض، والمخابرة، والعارية، والصلح، وغير ذلك...".

■ وكما كان الطهطاوى صريحًا في دعوته للاستفادة من «المتمدن المدنى العملى» في الحضارة الأوربية، فلقد كان صريحًا كذلك في دعوته للحفاظ على تمايزنا «الفكرى والثقافي».. فالطابع المادى في الحضارة الأوربية، والذي جعل عقلانيتها منكرة للوحى والشرع، جانب خطر، يرفضه الطهطاوى، ويحذر من الوقوع في شراكه وحبائله.. وهو يحكى كيف أن للأوربيين في العلوم الفلسفية «حشوات ضلالية»، مخالفة لسائر الكتب السماوية، ويقيمون عليها أدلة يعسر على الإنسان ردها.. إن كتب الفلسفة بأسرها محشوة بكثير من البدع.. وليس لنا أن نعتمد على ما يحسنه العقل أو يقبحه إلا إذا ورد الشرع بتحسينه أو تقبيحه.. فتحسين النواميس الطبيعية لا يعتد به إلا إذا قررد الشرع!".

" فالعقل" الذي يتحفظ الطهطاوي، هنا، على تحسينه أو تقبيحه للأشياء – ما لم يؤيد الشرع حسنها أو قيحها – هو "العقل" في الحضارة الأوربية، المنكر «للنقل»، والذي لا يقيم من "الوحى» إطارًا يتحرك فيه. أما "العقل" في حضارتنا. ذلك الذي زامل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق - ج١ ص ٣٦٩

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ج١ ص ١١٤ . ١١٥

«النقل» وتأخى معه في الهداية للإنسان، بالتوازن الذي أثمره إخاؤهما، فهو مما تتميز به حضارتنا وتمتاز، ولسنا مدعوين من قبل الطهطاوي، والنهضة التي كان علمًا عليها، إلى التخلي عن هذا الذي يميزنا حضاريًا عن الأوربيين!

الإمام محمد عبدد (١٢٦٥ - ١٣٢٣هـ = ١٨٤٩ - ١٩٠٥م]

أما الإمام محمد عبده فلقد كان أبرز أعلام هذا التيار التجديدي، وأعظم من تكونت للتجديد من حوله مدرسة في تاريخنا الحديث. لقد نضج عقل الإمام ومصر رازحة تحت الاحتلال الإنجليزي. ومن أفات الهزيمة تقليد المهزومين للمنتصر تقليدًا أعمى، وأكثره ما يكون في الشكليات والسلبيات!.. الأمر الذي زاد من مخاطر التغريب.. وعلى الجانب الآخر بدا عجز المحافظة والجمود في الصراع ضد المتغربين، خصوصًا مع تزكية السلطة الاستعمارية لتيار التغريب. وأمام هذا الاستقطاب الذي جعل الأمة فريقين، المتغربين، وأهل الجمود، أعلن الأستاذ الإمام رفضه لكلا الموقفين، وبشر بالموقف الثالث الداعي إلى تجديد «دنيا» الأمة عن طريق تجديد «دينها»، بتنقية أصوله وجواهره من غيار عصور الانحطاط!.. ولقد حدثنا عن هذا الموقف الثالث، الداعي لتحرير العقل الإسلامي كي ينهض بأمته ويبعث حاضرها ويبنى مستقبلها، انطلاقًا من الأصول وعصور الأزدهار، وبالتجاوز لمرهلة الجمود والانحطاط.. حدثنا عن هذا الموقف فقال: «لقد نشأت كما نشأ كل واحد من الجمهور الأعظم من الطبقة الوسطى من سكان مصر، ودخلت فيما فيه يدخلون، ثم لم ألبث بعد قطعة من الزمن أن سئمت الاستمرار على ما يألفون، واندفعت إلى طلب شيء مما لا يعرفون، فعثرت على ما لم يكونوا يعثرون عليه، وناديت بأحسن ما وجدت ودعوت إليه، وارتفع صوتى بالدعوة إلى:

١- تحرير الفكر من قيد التقليد، وفهم الدين على طريقة سلف الأمة، قبل ظهور الشلاف، والرجوع في كسب معارفه إلى ينابيعها الأولى، واعتباره من ضمن موازين العقل البشرى.. فهو صديق للعلم، باعث على البحث في أسرار الكون، يدعو إلى احترام الحقائق الثابتة، ويطالب بالتعويل عليها في أدب النفس وإصلاح العمل.

٢- إصلاح أساليب اللغة العربية في التحرير..

٣- التمييز بين ما للحكومة من حق الطاعة على الشعب وما
 للشعب من حق العدالة على الحكومة..

ولقد خالفت فى الدعوة إلى ذلك رأى الفئتين العظيمتين اللذين بتركب منهما جسم الأمة طلاب علوم الدين ومن على شاكلتهم، وطلاب فنون العصر ومن هو فى ناحيتهم! "".

وعلى حين كان تيار «المحافظة» يرفض التجديد والتغيير في علوم الأزهر وطرائق التدريس قيه.. وتبار التغريب يدعو لأن نبدأ من حيث انتهت أوربا، لنصبح أوربيين، نفكر كما يفكرون ونحيا

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج٢ ص ٢١٨ ، ٢١٩ - دراسة وتحقيق. بـ محمد عمارة - طبعة بيرون سنة ١٩٧٢ م

كما يحيون.. دعا الأستاذ الإمام إلى الموقف الثالث، الرافض لدعوتي الجمود والتغريب على حد سواء..

■ فهو ينتقد مناهج التعليم في المدارس الأميرية.. وفي
 المدارس الأجنبية.. وأيضًا ينتقد مناهج الأزهر الشريف!".

■ وهو قد علق الآمال فى الإصلاح على تجديد المؤسسات الدينية الكبرى الثلاث. الأزهر، والقضاء الشرعى، والأوقاف.. وتحدث عن أن إصلاح الأزهر وتجديده هو طوق النجاة له من الخراب!"!..

■ وانتقد «التقليد»، وهاجم «سلفية البدارة النصوصية»، ومجد العقلانية الإسلامية التي جعلت للعقل أعظم السلطان حتى في ميدان النصوص والمأثورات.. فالذين «يقفون عند ما يفهم من لفظ الوارد، دون التفات إلى ما تقتضيه الأصول التي قام عليها الدين.. هم أضيق أففًا من المقلدين، وليسوا للعلم أولياء، ولا للعمدنية أحباء»". «والعقل هو جوهر إنسانية الإنسان... وهو أفضل القوى الإنسانية على الحقيقة...»" «والقرآن – وهو وحده المعجز الخارق» قد دعا الناس إلى النظر فيه بعقولهم... فهو معجزة عرضت على العقل، وعرفته القاضي فيها، وأطلقت له معجزة عرضت على العقل، وعرفته القاضي فيها، وأطلقت له حق النظر في أثنائها. فالإسلام لا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٣ ص ١١٠ - ١١٢

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق . ج٢ من ١٧٧

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ج٢ ص ٣١٤

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ج٥ ص ٤٢٨، ج٢ ص ٢٨٩

يعتمد على شيء سوى الدليل العقلى، والفكر الإنساني الذي يجرى على نظامه الفطرى.. والمرء لا يكون مؤمنا إلا إذا عقل دينه وعرفه بنفسه حتى اقتنع به.. فمن ربى على التسليم بغير عقل، والعمل، ولو صالحًا، بغير فقه، فهو غير مؤمن، لأنه ليس القصد من الإيمان أن يذلل الإنسان للخير، كما يذلل الحيوان، بل القصد منه أن يرتقى عقله ونتزكى نقسه بالعلم بالله والعرفان في دينه. فيعمل الخير لأنه يفقه أنه الخير النافع المرضى لله، ويترك الشر لأنه يفهم سوء عاقبته ودرجة مضرته في دينه الكون – التي هي موضوع البحث العلمي من هسنن الله في الأمم والأكوان. وهي ثابتة لا تتبدل.. ومهما بحث الناظر وفكر، وكشف وقرر، وأتي لنا بأحكام ثلك السنن، فهو بجرى مع طبيعة الدين، وطبيعة الدين لا تتجافى عنه، ولا تنفر منه!»".

■ وإذا كمان تيار «المحافظة»، الجامد عند فكرية العصر «المملوكي - العثماني» قد عجز عن تقديم البديل الذي تنهض به الأمة. على حين يدعو تيار «التغريب» لأن نبدأ من حيث انتهت أوريا. فإن الأستاذ الإمام يدعو إلى تأسيس «النهضة» على «الدين» «فهذه سبيل لمريد الإصلاح في المسلمين لا مندوحة عنها، فإن إتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين يجوجه إلى إنشاء بناء جديد، ليس عنده من مواده شيء،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٢ ص ١٥١ ، ٢٧٩ - ٢٨١

<sup>(</sup>٢) المصدر السايق، ج٢ ص٢٠٥، ٢٨٤.

ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحدًا. وإذا كان الدين كافلاً تهذيب الأخلاق وصلاح الأعمال وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها، ولأهله من الثقة فيه ما ليس لهم في غيره، وهو حاضر لديهم، والعناء في إرجاعهم إليه أخف من إحداث ما لا إلمام لهم به، فلم العدول عنه إلى غيره؟!!»"!

وتأسيس النهضة على الدين لا يعنى الوقوف عند حدود علوم الشريعة، لأن كل العلوم الأخرى هي إسلامية بمقدار ضرورتها لأنها من أمة الإسلام وتحريرها وتطوير حياتها وتعمير مجتمعاتها. فالنهضة الإسلامية، وسباق الأوربيين وسبقهم يتطلب من ولاة أمور المسلمين تجديد الدين والدنيا معًا ».. ولو رزق الله المسلمين حاكمًا يعرف ديشه، ويأخذهم بأحكامه، لرأيتهم قد نهضوا، والقرآن الكريم في إحدى اليدين، وما قرر الأولون وما اكتشف الأخرون في اليد الأخرى، ذلك لآخرتهم، وهذا لدنياهم، ولساروا يزاحمون الأوربيين فيزحمونهم!» "ا..

تلك لمحات من قصة الأزهر مع «التغريب»، الذي كان ولا يزال الخطر الأكبر الذي تهدد ويتهدد أمتنا، منذ بدء الغزوة الاستعمارية الحديثة، قبل قرنين من الزمان..

إنها صفحة مشرقة في تاريخ الأزهر، يزهو بها على المؤسسات التي سقطت - كليًا أو جزئيًا - في براثن التغريب..

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ج٢ ص ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ج٣ ص ٢٥١ ، ٢٥٢ .

فلقد كان للأزهر في هذا الميدان شرف الرفض والمقاومة، شارك في ذلك «المحافظون» من أبنائه «والمجددون»!

وإذا كانت قصة الصراع بين الأزهر وبين التغريب... والتى هي، في الحقيقة، قصة صراع حضارتنا المتميزة بالوسطية – والتى وازنت بين «الدين» و«الدنيا» بين «الحكمة» و«الشريعة» بين «العقل» و«النقل»، بين «المادية» و«الإيمان»، بين «الفرد» و«المجموع»، بين «السلم» و«الحرب»، بين «الشك» و«اليقين» – هي قصة صراع حضارتنا هذه ضد حضارة العادة والعنف والنفعية وتنازع البقاء!.. إذا كانت هذه القصة مليئة بالدروس والعبر والعظات الصالمة للاستلهام، فإن أولى المؤسسات باستلهام دروسها وعبرها وعظاتها هو الأزهر الشريف... فكثيرون يريدون أن تطمئن قلوبهم إلى أن ما أصاب الأزهر من فكثيرون يريدون أن تطمئن قلوبهم إلى أن ما أصاب الأزهر من «تطوير» لن يوقعه في شرك «التغريب»، الذي تقرد بشرف مقاومته والاستعصاء عليه لأكثر من قرن ونصف من الزمان:

قاذا كان «التجديد» واردًا ومطلوبًا.. فهو، بالقطع، غير «التغريب».. وشتان بين صقل الذات، بتجديد الأصول وتطويرها، وبين مسخ الذات، عندما تتجاوز الثوابت والمميزات!

### وبعد..

فلا نحسب أن ثمة شكّا في أن أمة مثل أمتنا لم يعد كافيًا لها، وهي تخوض معركة تحررها من بقايا الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة.. لم يعد كافيًا لها، ولا محققًا لأهدافها.. أن تقف عند حدود..

- «الاستقلال السياسي».. وما يرمز له من «عُلم» و«نشيد»!..
- «والاستقلال الاقتصادى».. وخاصة إذا كان يعنى: «التنمية على النمط الغربي، والمرتبطة به».. لأنها ستكون، عندئذ، «تنمية للتبعية»، تفقد شبهها بالاستقلال، بل وتناقض المعنى الحقيقي للاستقلال!..

ولا بد من أن تضيف أمتنا إلى شعاراتها، المعبرة عن أهداف معركتها ضد الاستعمار، شعار:

\* الاستقلال الحضاري ».. لأنه هو الذي يعطى لشعارى: «الاستقلال السياسي» و«الاستقلال الاقتصادي» مضمونهما الحقيقي والصادق.. والمحقق لما وراء تحقيقهما من غايات وأهداف!.. كما أنه هو الضامن لرسوخ الاستقلال الوطني والقومي في وجه محاولات التسلل والاحتواء التي تعددت سيلها

وخفيت أساليبها على الذين لا يجعلون من شعار «الاستقلال الحضارى» الإطار والمعيار لكل الشعارات والأهداف التي تسعى الأمة لتحقيقها في معركتها ضد الاستعمار!..

多 老 自

وعلينا أن شتذكر، ونعى دروس التاريخ.. تاريخ صراع منطقتنا وأمتنا ضد موجات الغزو الاستعماري التي اقتحمت علينا ديارنا عبر تاريخ طويل..

■ فعندما فتح العرب مصر، بقيادة عمرو بن العاص [ ٥٠٥ ق. هـ -٣٤هـ = ٤٧٥ – ٦٦٤ م] لم تـكـن هـزيمة الجيش البيزنطى وجلاء حامياته عن مصر بكافية لتحقيق «الاستقلال الحقيقى» لمصر عن البيزنطيين... لأن مذهبهم الدبنى – الملكانى – كان قد «احتل» مؤسسات الفكر والدين فى البلاد، واقتلع مذهب الشعب المعبر عن فكريته و«أيديولوجيته» – المذهب اليعقوبى – وطارده إلى الصحراء!.. ومن هنا كانت إعادة عمرو بن العاص للبطرك القبطى بنيامين [ ٣٩هـ – ٢٥٩ م] إلى مركز التوجيه الفكرى، وإعادة كنائس مصر ومؤسساتها الفكرية إلى دينها ومذهبها وفكريتها.. كان هذا الإنجاز والتحول الفكرى والحضارى هو المجسد والمعبر عن أن مصر قد تحررت، حقيقة، من احتلال البيزنطيين!..

■ وعندما انتصرت أمتنا على فلول فرسان الإقطاع الصليبيين [٦٩٠ هـ - ١٢٩١م] لم تواجه بموقف مماثل.. فلقد كانت الغزوة الصليبية هجمة برابرة لا يملكون سوى العنف والدمار.. ومن ثم فلم يخلفوا -عندما جلت جيوشهم عن بلادنا- أية تأثيرات فكرية يمكن أن تمثل قيودًا تشد عقل أمتنا إلى ركابهم، فتنتقص من حقيقة الاستقلال الذي تحقق بهذا الجلاء ...

■ أما مع الغزوة الاستعمارية الحديثة، والتي تعالج أمتنا معارك التخلص من أثارها.. فإن الأمر أكثر خطرًا، وأشد تعقيدًا.. فلقد جاءت هذه الغزوة بمضارة منتصرة، انتزع بريقها إعجاب فريق من صغوة مفكرينا، واستهوى «أسلوب عيشها» قلوب فطاع عريض من أمتنا.. فكان أن أصبح «التغريب» جيشًا استعماريًا آخر لا بد من صراعه إذا نحن شئنا تحقيق المعنى الكامل للاستقلال!..

ففى «العقل».. وفى «الوجدان».. وفى «المؤسسات الفكرية والتعليمية والقانونية».. وفى «النادى» والصحيفة، والكتاب، والإذاعات المسموعة والمرئية، ودور المسرح والسينما.. إلخ.. إلخ..» هناك مهام ومهام للذين يدركون أن استقلالنا الحقيقى، وتحررنا الكامل من جميع الآثار الضارة للغزوة الاستعمارية الحديثة لن يتحقق إلا باستقلالنا الحضارى، الذي تعود به آمتنا العربية الإسلامية لتحتل مكانها الطبيعى واللائق في منتدى الأمم العربية، صاحبة الحضارات الغنية والمتميزة.. ومن ثم تسهم في ثراء الفكر الإنساني من جديد.. مواصلة بذك مسيرة أسلافها العظام..

وبقدر عظم المهمة.. يجب تحقيق أكبر قدر من وضوح الرؤية «للغايات».. «وللوسائل والسبل» الكافلة تحقيق هذه «الغايات»...

إن فتح النوافذ العقلية على كل المواريث الحضارية هو السبيل إلى تلافى مخاطر الذبول والموات..

وإن التمييز بين ما هو «ضروري – نافع» في دعم ذاتيتنا الحضارية المتميزة ومشروعنا الحضاري الخاص، وبين ما هو «ضار» ماسخ لذاتيتنا ومشوه لتميزنا وناسخ لاستقلالنا. إن هذا التمييز هو القضية الأعقد، وهو الجهاد الأكبر في ميدان التفاعل بين حضارتنا وغيرها من الحضارات...

فما أسهل أن ينحاز البعض إلى قوقعة العزلة والانفلاق.. وما أسهل أن ينخرط البعض في موكب التبعية الفكرية الذليل..

ومن هنا كان «التجديد» للموروث.. و«التطوير» للخصوصية.. ودعمهما بعوامل القوة التي أثمرتها إبداعات الحضارات الأخرى.. هو الميدان الحقيقي للجهاد الأكبر الذي وجب ويجب على كل قادر على الإسهام في هذا الجهاد بنصيب.. قل أو جل هذا النصيب!

ولنتذكر دائمًا أن «التجديد»، من خلال مشروع حضاري متميز، هو السبيل إلى التهضة والقوة.. على حين كان ولا يزال «التحديث على النمط الغربي» – وهو في جوهرة «تبعية» – السبيل إلى بقائنا هامشًا ملحقًا بـ «مركز التحدي» الغربي ال

<sup>(</sup>١) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ٣٢٧ ، ٣٢٨ .

فلنشأمل-وشحن تختم هذه الصفحات عن [الاستقلال الحضاري] - كلمات الرجل الذي ارتاد لفكرنا ونضالنا هذا الطريق في عصرنا الحديث.. كلمات جمال الدين الأفغاني التي تقول:

«إن نهوضنا وتمدننا إذا لم يؤسس على قواعد ديننا وقرآننا فلا خير لنا فيه. ولا يمكن التخلص من وصمة انحطاطنا وتأخرنا إلا عن هذا الطريق. وإن ما نراد اليوم من حالة ظاهرة حسنة فينا (من حيث الرقى والأخذ بأسباب النمدن) هو عين النقهقر والانحطاط: لأننا في تمدننا هذا مقلدون للأمم الأوربية، وهو تقليد يجرنا بطبيعته إلى الإعجاب بالأجانب، والاستكانة لهم، والرضا بسلطانهم علينا، وبذلك تتحول صيغة الإسلام، التي من شأنها رفع راية السلطة والغلب. إلى صبغة خمول وضعة واستئاس لحكم الأجنبي "!".

#### المسادر

- ابن أبى الحديد [شرح نهج البلاغة] تحقيق. محمد أبو الفضل إبراهيم - طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩م.
  - ابن بادیس [کتاب آثار ابن بادیس] طبعة الجزائر سنة ۱۹٦۸م
- ابن رشد (أبو الوليد): [فصل المقال فيما بين الحكمة والتربيعة من الاتصال] دراسة وتحقيق. د. محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢م.
  - إين عبد الوهاب: [رسالة هدية طيبة]،
    - [رسالة هذه مسائل الجاهلية]
  - منشورة ضمن [مجموعة الترحيد] طبعة المكتبة السلفية-القاهرة.
    - ابن القيم [إعلام الموقعين] طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.
- أحمد صدقى الدجانى (دكتور) [الحركة السنوسية] طبعة بيروت سنة ١٩٦٧م.
  - أمين سامي باشا. [تقويم النيل] طبعة القاهرة سن ١٩١٦م.
- الجبرتي [عجائب الآثار في التراجم والأخبار] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨م
- جمال الدين الأفغاني. [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة - طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م - وطبعة بيروت سنة ١٩٧٩م.
- حسن العطار. [حاشية العطار على جمع الجوامع] طبعة القاهرة سنة ١٣١٦هـ
- صفى الدين البغدادي [مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع] تحقيق: على البيجاوي - طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م.
  - الطبطاوى (رفاعة رافع) [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق د محمد عمارة - طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م.
- عبد الكريم الخطيب [الدعوة الوهابية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٤م
- على سامى النشار (دكتور): [مناهج البحث عند عفكرى الإسلام] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧م.
- على مبارك: [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة -طبعة بيروت سنة ١٩٨١م.

- عصر طوسون. [البعثات العلمية في عهد محمد على، ثم في عهدى عباس الأول وسعيد] طبعة الإسكندرية سنة ١٩٣٤م
- الغزالي ( أبو حامد): [ الاقتصاد في الاعتقاد] طبعة القاهرة صبيح بدون تاريخ.
- فبلبب دى طرازى. [تاريخ الصحافة العربية] طبعة بيروت سنة ١٩١٣م.
- الكواكبي (عبد الرحمن): [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة ← طبعة ببروت سنة ١٩٧٥
- لو ثروب سنودارد: [حاضر العالم الإسلامي] ترجمة: عجاج نويهض تعليقات: شكيب أرسلان طبعة بيروت سنة ١٩٧١م.
- محمد عبده (الإسام). [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق. د. محمد عمارة - طبعة بدروت سنة ١٩٧٢م.
- محمد عبد الغني حسن [حسن العطار] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.
- محمد عمارة ادكتور) [العرب والتحدى] طبعة الكويت سنة ١٩٨٠م. [الإسلام والعروبة والعلمانية] طبعة بيروت سنة ١٩٨١م. [مسلمون توار] طبعة بيروت سنة ١٩٧٤م.
  - [العروبة في العصر الحديث] طبعة بيروت سنة ١٩٨١م. [ثيارات الفكر الإسلامي] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٢م.
- محمد فؤاد عبد الباقي. [المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم] طبعة
   دار الشعب القاهرة.
- المهدى (محمد أحمد) : [منشورات المهدية] تحقيق: د. محمد إبراهيم أبو سليم طبعة بيروت سنة ١٩٦٩،
- هانوتو (جابرييل) [الإسلام والرد على منتقديه] مجموعة أبحاث - طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م.
- ونستك (أ. ي). [المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي الشريف]
   طبعة ليدن ١٩٣٦ ١٩٣٩م

# الفهرس

| الجبفحة   | الموضوع                             |
|-----------|-------------------------------------|
| <b>†</b>  | كلمة                                |
| ۲         | کلمات                               |
| ٧         | ١- الاستقلال الحضاري                |
| ٩         | مقدمات تمهيدية                      |
| حضاری ۳۳  | دعوات التجديد السلقية واستقلالنا ال |
|           | ١ – الوهابية                        |
| ٤٤        | ٣— السنوسية                         |
| ٥١        | ٣– المهدية                          |
| ٦١        | النهضة المصرية والاستقلال الحضار    |
| لحضاري ٨١ | تيار الجامعة الإسلامية والاستقلال ا |
| ۸١        | أعلام هذا التيار                    |
| 4 *       | والمناخ الذي تبلور فيه              |
| ٩٥        | الموقف الوسطى (المتوازن)            |
| ی۸∗۱      | العروبة المتميزة في المحيط الإسلام  |
| 117       | حضارة جديدة ومثميزة                 |
| 170       | ٢- الموروث والوافد                  |
|           | تاريخ القضية                        |

| تيارات ثلاث                                  |
|----------------------------------------------|
| الجديد في حقية السبعينيات                    |
| تانون الاحتكاك الحضاريتانون الاحتكاك الحضاري |
| ى موروث؟ وأى واقد؟                           |
| ما هي الهوية؟                                |
| التشكيك في ثبات الهوية                       |
| التفاعل الحضاري                              |
| نحو مشروع حضاري متميز                        |
| ٣- الأزهر والتغريب                           |
| تمهيد ٢٠٣                                    |
| الأزهرالاخرا                                 |
| المقاومة بالمحافظة!                          |
| والمقاومة بالتجديد ٢١٥                       |
| الشيخ حسن العطارالشيخ حسن العطار             |
| الشيخ رفاعة الطهطاوي                         |
| الإمام محمد عبده                             |
| ريعد                                         |
| المصادر                                      |

# أحدث إصدارات

#### للأحاة للركتور محمد عمارة

#### ضمن سلسلة (في التنوير الإسلامي)

٢٤ - السة والبدعة

٢٥ – الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ...
 ومكان.

٣٦ - تحليل الواقع عنهاج العاهات المرمنة.

٢٧ - القدس بن اليهودية والإسلام.

 ٨١ - مأزق المسيحية والعلمائية في أوريا (شهادة ألمائية).

٣٩ - السة البوية والعرفة الإنسانية.

٣ - الحوار بين الإسلاميين والعلمانيين.

 ٣١ - مستقيلتا بين العالمية الإسلامية والعولمة القربية.

٣٧ - السنة النشريعية وغير التشريعية

٣٣ - شيهات حول الإسلام.

\$ ٣- المستقبل الاجتماعي للأمة الإسلامية

٣٥ - شبهات حول القرآن الكري

٣٦ - أزمة العقل العربي.

٣٧ - في التحرير الإسلامي للمرأة.

ى حرر م مايي ... ۲۸ - رو ع الحضارة الإسلامية.

٣٩ - الغرب والإسلام افتراءات لها تاريخ.

• 1 - السماحة الإسلامية.

11 - الشيخ عيد الرحمن الكواكبي هل كان علمائنا؛

٢٤ – أزمة الفكر الإسلامي المعاصر

٢٦ - إسلامية المعرفة ماذا تعنى؟

\$ 5 - الإسلام وضرورة التغيير

40 – الشمن الإسلامي بين الثاريكيسة..

والاجتهاب والجمود

1 - الصحوة الإسلامية في عبون غربية.

٣ - الغزب والإسلام.

٣- أبو حيان التوحيدي.

5 - ابن وشد بين الغوب و الإسلام.

ه - الإنساء الثقائي

التعددية... الرواية الإسلامية والتحديات
 الغربية.

٧ - صراع القبم بين الغرب و الإسلام

 ٨-د. بوسف القرضاوى: المدرسة الفكرية والشروع الفكرى.

٩ – عندما دخلت مصر في دين الله.

٩٠ - أخركات الإسلامية رؤية نقلية.

١١ - المنهاج العقلي.

١٢ - النموذج الثقافي.

١٣ - تجديد الذليا بتجديد الدين.

 ١٤ - البشوابت والمشغيرات في البيقظة الإسلامية الحديثة

١٥ - نقض كتاب الإسلام وأصول الحكيم

۱۱ – التقدم والأصلاح بالتتوير الغربى أم بالتجديد الإسلامي ا

١٧ - إسلامية الصنواع حول القدس وفلسطين

١٨ - الحضارات العالمية بدافع؟. , أم صراع؟

١٩ - الحملة الفرنسية في المرّان.

 ١٧ - الأقلبان الدينية والقومية ثنوع ووحدة؛ أم ثقلت واختراق؟

٢١ – مخاطر العولة على الهوية التقافية.

٢.٢ - الغناء والموسيقي حلال أم حرام؟

٣٣ - هل السلمون أمة واحدة ؟

# أحدث إصدارات

#### الأستاذ الدكتور محمد عمارة

#### إصدارات أخرى للدكتور /محمد عمارة

- \* معركة الصطلحات بين الغرب والإسلام.
- \* القدس الشريف ومز الصراع وبوابة الانتصار.
- \* الرسيط في المذاهب والمصطلحات الإسلامية.
  - \* الإسلام والتحديات المعاصرة.
  - \* الإسلام في مواجهة التحديات.
- \* الإصلاح بالإسلام ... معالم المشروع الحضاري.
- \* الغارة الجديدة على الإسلام (بروتوكولات قساوسة التصير).
  - \* الاستقلال الحضاري.

احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/ CD) ونمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع، www.enahda.com



# الأستفلال الخضاري

- يعالج هذا الكتاب قضية محورية، من خلال دراسات ثلاث، تمثل أقسامًا ثلاثة في هذا الكتاب:
- ١- الاستقلال الحضاري.. وماذا يعنى في النهضة المنشودة لأمتنا.
- ۲- والعلاقة بين «موروثنا» العربي الإسلامي و «الوافد الغربي».
- ٣- ونموذج تطبيقى لهذه العلاقة، من خلال دراسة موقف واحدة من أعرق موسساتنا الفكرية والتعليمية [الأزهر] -.. موقفه من «التغريب» و«الجمود» و«التجديد».
- ووصولاً إلى الإسلام في بلورة «معالم المشروع الحضاري» الذي ينير لأمتنا طريق الخروج من مأزقها الحضاري، يناقش هذا الكتاب عددًا من القضايا الفكرية الخلافية ...والشائكة:
- معالم الهوية العربية الإسلامية.. وموقعها من «الثبات» و«التغيير».
- والموقف من الحضارات الأخرى.. أهو «التفاعل» .. أم «التبعية».. أم «الانغلاق»؟
- إنها «معالم للنهضة» .. و«دليل عمل» للإقلاع الحضارى .. يحاول
   أن يقدمهما هذا الكتاب.

الناشر



